
   

UNIVERSITATEA OVIDIUS DIN CONSTANŢA 

ŞCOALA DOCTORALĂ DE ȘTIINŢE UMANISTE 

DOMENIUL DE DOCTORAT: FILOLOGIE 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEZĂ DE DOCTORAT 

 
REZUMAT 

 

 

 

 

CONDUCĂTOR ŞTIINŢIFIC, 

PROF. UNIV. DR. ADINA CIUGUREANU 

 

 

 

DOCTORAND, 

LAZĂR MIHAELA-CRISTINA 

 

 

 

CONSTANTA, 2014 



2 
 

UNIVERSITATEA OVIDIUS DIN CONSTANŢA 
ŞCOALA DOCTORALĂ DE ȘTIINŢE UMANISTE 

DOMENIUL DE DOCTORAT: FILOLOGIE 

 

 

 

 

 

 

REPREZENTĂRI ALE CORPULUI 

FEMININ ȊN OPERA FICŢIONALĂ 

A LUI JEANETTE WINTERSON 

 

 
 

CONDUCĂTOR ŞTIINŢIFIC, 

PROF. UNIV. DR. ADINA CIUGUREANU 

 

 

 

 

                 DOCTORAND, 

         LAZĂR MIHAELA-CRISTINA 
 
 
 
 
 
 
 

CONSTANTA, 2014 

 

 



3 
 

 

CUPRINS 
 
 
LISTĂ DE ABREVIERI 

MULŢUMIRI 

 

INTRODUCERE 

CAPITOLUL UNU 

AVATARURI ȘI CONFIGURAŢII ALE CORPORALITĂŢII FEMININE 

1.1. Corpul descris 

1.1.1. Material și nematerial 

1.1.2. Corpul feminin și corpul masculin 

1.2. Teorii ale sexualităţii și genului 

1.3. Deghizarea corpului 

1.4. Erotism, liminalitate și transgresiune 

1.5. Corpul grotesc 

1.6. Corpul bolnav 

1.7. Abjectul și monstruosul feminin 

1.8. Corpul feminin ca discurs 

 1.8.1 Scriitura sexului și a sexualităţii 

 1.8.2. Scriitura masculină și scriitura feminină 

 1.8.3. Nebunie și isterie 

1.9. Corpul ȋn/din spaţiu 

1.10. Concluzii 

 

CAPITOLUL DOI 

CORPURI FĂRĂ LIMITĂ ȊN SEXING THE CHERRY, THE DAYLIGHT GATE ȘI 

WRITTEN ON THE BODY 

2.1. Corpul gargantuesc: Sexing the Cherry 

2.1.1. Impuritate și păcat 

2.1.2. Fluctuaţii corporale  



4 
 

2.1.3. Maternitate și monstruozitate: instinct și alegere 

2.3.    Diformitatea ca diavolesc: figura vrăjitoarei ȋn The Daylight Gate 

 2.3.1. Zgripţuroaica și vrăjitoarea: estetica urâtului și reprezentarea corpului �vrăjit� 

 2.3.2. �Elementele indigerabile�: vrăjitoarele și bisexualitatea 

 2.3.3. �Mama Biserică� și doctorul bărbat: locul femeilor ȋn religie și medicină 

 2.3.4. Goticul lesbian 

2.4. Corpul bolnav: Written on the Body 

 2.4.1. Corpul inamic 

2.4.2. Consumând corpul 

 2.4.3. Corpul unit 

2.5. Concluzii 

 

CAPITOLUL TREI 

CORPUL FIZIC ȘI RETORICA RELIGIEI ȊN ORANGES ARE NOT THE ONLY FRUIT 

ȘI WHY BE HAPPY WHEN YOU COULD BE NORMAL 

3.1. �Semnificaţia� lui Dumnezeu 

3.2. Proiectări divine și demonice ale corpului 

 3.2.1 Copilul diavolului 

 3.2.2. Demonul lesbian 

3.3. Tatăl absent, mama falică 

3.4. A fi sau a nu fi�normal 

3.5. Incongruităţi corporale 

3.6. Ordine și haos 

3.7. Concluzii 

 

 

CAPITOLUL PATRU 

DISCURSUL CORPULUI: AUCTORIALITATE DE GEN  ȊN WRITTEN ON THE BODY, 

THE POWERBOOK ȘI ART AND LIES 

4.1. Written on the Body și vidul de gen 

4.1.1. �Clișeele sunt cele care fac atata rău�: demistificarea stereotipurilor de gen 



5 
 

4.1.2. Corpul virtual: prevestire 

4.2. Corpul cibernetic și naratorul efeverscent  ȋn The Powerbook 

 4.2.1. �Meatspace� și �Cyberspace� 

 4.2.2. The Powerbook: hypertext 

 4.2.3. Corp/minte, corp/tehnologie 

 4.2.4. Scriitură virtuală și ȋncarnată 

4.3. Art and Lies: o negare a �corpurilor docile� 

 4.3.1. Viziunea non-falocentrică: Handel 

 4.3.2. Corpul ca pânză: Picasso 

 4.3.3. Sappho and scriitura erotică 

4.4 Concluzii 

 

CAPITOLUL CINCI 

SPAŢIUL CORPORAL: GEOPOLITICĂ  ȘI  TOPOGRAFII CORPORALE ȊN THE 

PASSION ȘI GUT SYMMETRIES 

5.1. Veneţia ca reprezentare a corpului feminin ȋn The Passion 

5.1.1. Marginalizarea corpului feminin și marginalizarea Veneţiei 

5.1.2. Veneţia: feminitate și mascaradă 

5.2. Galaxia din corp: Gut Symmetries 

 5.2.1. Cosmos, fizică și fantezia unitaţii corporale 

 5.2.2. Limita pierdută și limita recâștigată 

5.3. Concluzii 

  

 

CONCLUZII 

 

BIBLIOGRAFIE 

 
 
 

 



6 
 

Scopul acestui studiu este de a analiza configuraţii ale corpului feminin ȋn opera 

fictională a lui Jeanette Winterson, prin referire la mai multe niveluri de identitate corporală: 

corpul grotesc, corpul matern, relaţia dintre corpul feminin și religie, conotaţiile discursive ale 

corpului, sau ȋn alte cuvinte, interfaţa scriitură/corp, și nu ȋn ultimul rând, corpul ca și topos, 

spaţialitate. Luând ȋn considerare aceste aspecte, se propune o interpretare a operei lui Jeanette 

Winterson din perspectiva transgresiunii limitelor corporale, a liminalităţii: corpul feminin la 

Winterson este un corp ce prezintă o anxietate a limitei, care tinde spre universalitate; un corpus 

mundi.  

Am pornit de la ideea lui Jacques Derrida, pe care o argumentează ȋntr-un interviu numit 

�Choreographies�: teoreticianul francez avansează noţiunea unei diferenţe sexuale ce transcende 

corpurile sexuale, referindu-se la o sexualitate primordială care precede opoziţia binară a sexelor. 

Folosind conceptul Heideggerian de Dasein, Derrida afirmă că neutralitatea sexuală a lui Dasein 

este cheia pentru a evada dualităţile ce subordonează femeile bărbaţilor (Derrida ȋn Holland și 

Huntington Eds. 2001, 36-37). �Gândirea diferenţei� implică necesitatea unui cor de voci 

multiple, unde �mărcile sexuale nu ar mai fi discriminatoare�și unde relaţia nu ar fi asexuală, ci 

sexuală altfel� (Derrida ȋn Holland și Huntington Eds. 2001, 39-40, trad. proprie). Corpul ȋn 

opera lui Winterson este tratat din perpectiva unei mișcări a limitei, așa cum postulează Judith 

Butler ȋn Bodies That Matter: On the Discursive Limits of Sex: corpurile trebuie ȋnţelese ȋn 

relaţie cu �o mișcare dincolo de limite�, o mișcare centrală pentru ceea ce ȋnseamnă corpurile 

(Butler 1993, ix). Deși se argumentează că Winterson este tributară unei filozofii carteziene, 

unde corpul este inferior mintii, se subliniază de asemenea ideea conform căreia romanele ei sunt 

populate de viziunea utopică a hermafroditului, cele două genuri care rezidă ȋn acelasi corp, 

deoarece personajele ei  contravin  categorizărilor tradiţionale de gen și sex.  

Winterson proiectează reȋntoarcerea la starea primordială, completă a fiinţei, iar prin 

aceasta, interoghează valenţele limitelor impuse cultural: corpul este dizlocarea unei �anxietăţi a 

limitei�, locus-ul unei negocieri ȋntre discursuri conflictuale. Restaurarea stării originare de 

integritate se realizează sub auspiciile credinţei ȋn hermafrodit și ȋn puterea eternă a dragostei, 

motiv pentru care cea mai importantă limită ce trebuie depășită este cea dintre genuri. 

Fragmentarea fiinţei evocă anatomii monstruoase, care subminează și susţin ȋn mod simultan 

integritatea.  Noutatea acestei abordări constă ȋn faptul că toate romanele sunt filtrate prin prisma 

unor teorii foarte recente despre corporalitate; de asemenea, au fost analizate romane recente, 



7 
 

precum The Daylight Gate (2012) sau Why Be happy When You Could Be Normal (2011), pentru 

care  există lacune ȋn critică. Stuctura teoretică include o fuziune de teorii feministe, queer, 

psihanaliză, antropologie, și girează ȋn jurul noţiunilor de corp grotesc și carnivalesc ale lui 

Mikhail Bakhtin, noţiunile de limită și transgressiune din filozofia lui Mary Douglas și Georges 

Bataille, gen performativ la Judith Butler, idea de scriitură feminină �womanspeak� si �écriture 

féminine� la Irigaray, respectiv Cixous, teoriile despre corp si putere ale lui Foucault, precum și 

triada Lacaniană nevoie-cerere-dorinţă.  

 Ȋn ceea ce privește structura lucrării, aceasta este organizată ȋn cinci capitole, fiecare 

concentrându-se pe o anumită faţetă a corporalităţii feminine. Primul capitol, intitulat 

�Avataruri și configuraţii ale corporalităţii feminine� abordează structura teoretică necesară 

pentru analiză. Iniţial, este definită noţiunea de corp ȋn evoluţia sa de la filozofia platonică și 

aristotelică până la teoriile feministe și queer recente.  Ȋn continuarea capitolului, ideea unui �mit 

al femeii� ȋn viziunile lui Simone de Beavoir, Monique Wittig este comparată cu abordarea 

semiotică a lui Roland Barthes. Respingând mitul "eternului feminin", ideea unei "naturi" 

feminine ca esență imuabilă și eternă, de Beauvoir afirmă: "Femeia nu se naște, ci devine" (de 

Beauvoir 1956, 273, trad. proprie). Ȋntr-un articol ce poartă numele acestui citat, Monique Wittig 

atacă și ea acest mit, propunând ȋnlocuirea termenului general de femeie cu cel individualist de 

�femei� (Wittig ȋn Leitch Ed. 2002, 2018). Conform abordării semiologice a lui Roland Barthes, 

funcţia mitului este de a face artificialul să apară natural (Barthes 1972, 128). Rezultă din analiza 

sa că semnificatul  �femeie� nu denotă doar sex sau gen feminin, ci devine el ȋnsuși un semn, ai 

cărui semnificaţi, sexualitate, slăbiciune sau păcat, devin parte dintr-un sistem extins de 

semnificare, de ordinul secund, un mit; femeile sunt transformate ȋn mit printr-o strategie de 

dominare. Aceste teorii sunt aplicate pe parcursul tezei ȋn analiza romanelor Written on the Body 

(1992), Art and Lies (1994), Gut Symmetries (1997) și Sexing the Cherry (1989), ȋn care mitul 

�eternului feminin� articulează conflictele de gen și structurează nevoia de asumare a unei 

identităţi specific feminine. 

Pe lângă teoriile corpului, ȋn cercetare am folosit și teoriile feministe (Butler, Irigaray) 

despre sex și gen. Astfel, dacă pentru Butler, genul este performativ, fiind construit cultural prin 

repetiţia unor acte stilizate (Butler 1999 xv), Irigaray, pornind de la conceptul lui Lacan care 

definește femininul prin intermediul noţiunii de jouissance, și conchide că �femeia nu există� 



8 
 

(Evans 1996, 222) susţine aceeași idee conform căreia femeia este un �non-sex�, un vid, 

imposibil de reprezentat (Irigaray 1985b, 23).  

Ȋntrucât hainele sunt un aspect esenţial al construcţiei de gen, noţiunile de mascaradă și 

deghizare sunt abordate prin intermediul teoriilor lui Joan Riviere, Marjorie Garber și Richard 

Ekins. Riviere sugerează că femeile care ȋși doresc masculinitate poartă masca feminităţii pentru 

a ascunde această rivalitate cu masculinitatea și pentru a evita retribuţia masculină (Riviere 1929, 

303-307). Marjorie Garber avansează ideea potrivit căreia mascarada introduce un �al treilea 

sex� care contestă ipotezele binare despre gen (Garber 2002, 11). Noţiunea de corp grotesc este 

definită conform accepţiunii lui Bakhtin ȋn Rabelais and His World, notiunea de abject este 

preluată de la Julia Kristeva, iar conceptele de liminalitate, transgresiune și erotism de la Georges 

Bataille, Mary Douglas, Peter Stallybras si Allon White. Pentru Bakhtin, cea mai relevantă 

imagine a grotescului este cea a corpului feminin, fiind cel mai bine reprezentat prin figurinele 

ȋnfăţișând femei bâtrâne și ȋnsărcinate (Bakhtin 1984, 25-26). Grotescul exagerează și 

caricaturizează funcţiile corpului, fiind asimilat dezordinii generate de carnaval (Bakhtin 1984, 

306). Abjectul, conceptul Juliei Kristeva este legat de ambiguitate, amintind de lupta de 

diferenţiere ale ego-ului neformat ȋn uterul matern (Kristeva 1982, 4). La acestea se adaugă 

câteva teorii despre gen și auctorialitate, precum conceptul de anxietate a auctorialităţii la Gilbert 

și Gubar, spaţiului sexualizat și corporalitea geografiei, preluate din teoriile lui Henri Lefebre, 

Gaston Bachelard și Anne McClintock. 

Al doilea capitol, �Corpuri fără limită ȋn Sexing the Cherry, The Daylight Gate și Written 

on the Body�, aplică noţiunile de corp grotesc, abject și transgresiune ȋn romanele menţionate. 

Sunt examinate trei romane ȋntrucât fiecare ilustrează tipuri de corp feminin neinteligibil: corpul 

uriaș, corpul vrăjitoarei și corpul bolnav. Ȋn Sexing the Cherry, corpul gigantic al lui Dog 

Woman reprezintă prototipul corpului monstrous, grotesc, pe care Bakhtin ȋl definea ca un corp 

ȋn flux, un corp asociat Mamei Naturi, un corp ce ȋnglobează ideea de viaţă și moarte simultan. 

Corpul ei este de asemenea o illustrare a unei femininităţi masculine, care ameninţă ordinea 

sociala patriarhală. Ȋn capitol se argumentează de asemenea că Dog Woman și ecologista 

bulimică, un alter-ego din Londra contemporană, evocă incongruitate și sunt reprezentate 

simultan ca instanţe pozitive și negative ale feminităţii, situri ale purităţii și impurităţii. Corpul 

impur al lui Dog Woman este o sinecdocă a nevoii sociale pentru delimitare; utilizând teoriile lui 

Mary Douglas ca suport critic, corpul lui Dog Woman este interpretat drept un model și simbol 



9 
 

al societăţii puritane a secolului XVII, când structura socială era reprodusă la o scară mai mică 

pe corp, iar impuritatea implica păcat. Ȋn ceea ce privește maternitatea, corpul personajului 

central este localizat la joncţiunea proiecţiilor pozitive și negative ale feminităţii: pe de o parte, 

Dog Woman este reprezentată drept carnalitate coruptă, iar pe de alta, posedă statutul respectat 

de mamă grijulie.   

Un alt avatar al feminintăţii monstroase este corpul vrăjitoarei. Ȋn The Daylight Gate, 

corpurile feminine sugerează de asemenea semnificaţii culturale ambigue: ȋn vreme ce bătrâna 

Demdike și celelalte femei din familia sa ilustrează elemente ale unei feminităţi negative din 

cauza aspectului fizic repugnant, Alice Nutter tinde spre extrema opusă: ea ȋntruchipează 

vrăjitoarea fermecătoare. Cu toate acestea, nici vrăjitoarea frumoasă, nici cea urâtă nu pot anula 

suspiciunile. Ambele categorii de femei indică aspecte ameninţătoare ale feminităţii ce trebuie 

suprimate. Ȋn acest roman, Winterson atrage atenţia asupra corporalităţii feminine drept locus al 

magiei și al iraţionalului, o negociere imposibilă de putere. Urâţenia le aruncă pe femeile 

Demdike ȋntr-o poziţie marginală ȋn societate, repugnanţa lor fiind asociată demonicului și 

crimei.  Frumuseţea eternă și averea lui Alice Nutter o protejează ȋntr-o anumită măsură, dar 

trezesc de asemenea poliţia patriarhală: faptul că nu ȋmbătrânește și că ȋși câștigă banii din 

vopseluri purpurii indică faptul că este o femeie independentă ce prezintă o ameninţare la adresa 

unei societăţi ȋn care bărbaţii deţin puterea.   

Ȋntrucât The Daylight Gate este o metaficţiune istoriografică, o reinterpretare a proceselor 

vrăjitoarelor din Lancashire, Anglia secolului XVII, accentul ȋn capitol cade pe construcţia socio-

antropologică a vrăjitoarei, prin studiile lui Umberto Eco, Marcel Mauss, și Mary Daly, cea din 

urmă referindu-se la corpul vrăjitoarei ca un �element indigerabil� pentru societate. Vânătorile 

de vrăjitoare erau o metodă de a purifica societatea de elemente impure, care nu se armonizau cu 

interesele și monopolul patriarhiei. Modul ȋn care corpul vrăjitoarei este controlat de relaţia 

dintre Biserică și medicină este de asemenea discutat. Ȋn plus,  corpul canceros a lui Louise din 

Written on the Body este interpretat drept o instanţă corporală atât pozitivă cât și negativă, 

ȋntrucât este un corp  care se autodistruge, este străin sieși, dar ȋn același timp conotă 

transgresiune, prin ideea de corp excesiv (multiplicarea canceroasă).  Corpul bolnav este liricizat, 

astfel ȋncât fiecare aspect al corpului iubitei absente (piele, oase, intestine) se opune unui limbaj 

medical strict. Ȋn Written on the Body, corpul lui Louise poate fi citit de asemenea drept un corp 

excesiv, care proliferează la nivel celular. Spre deosebire de corpul suprarealist al lui Dog 



10 
 

Woman sau corpurile vrăjitoarelor din The Daylight Gate, corpul lui Louise este ȋnfrumuseţat de 

narator, care rescrie limbajul auster al anatomiei ȋntr-un poem de dragoste adresat corpului. Ȋn 

absenţa lui Louise, naratorul restaurează corpul ei sănătos prin intermediul limbajului erotic. 

Invazia corporală a cancerului este reflectată printr-o invazie textuală a erotismului.  

Metaforele consumării corpului sunt de asemenea de menţionat: naratorul 

experimentează erotismul prin intermediul simţurilor. Astfel, iubiţii sau iubitele sunt descriși prin 

percepţie vizuală, tactilă sau olfactivă. Dorinţa de a demonta  limitele corporale este o mantra a 

naraţiunii, o internalizare a nevoii de a depăși finitudinea fiinţei, de a eluda mortalitatea. 

Mâncarea, actul de a mânca și ideea de consumare a corpului iubitului/iubitei evocă moarte. 

Naratorul este canibalistic, asociind mâncarea cu corpul lui Louise, unde actul de a mânca este 

juxtapus posedării erotice, și indică pasiunea Lacaniană pentru Real.  Corpul bolnav al lui Louise 

reprezintă o fisură ce trebuie rezolvată prin dragoste: starea fragmentară și imperfectă a fiinţei  

este reconstituită prin discursul erotic și dorinţa de ȋntoarcere la o conștiinţă unificată și lipsită de 

gen.  

Se poate examina ideea de boală și ȋn Sexing the Cherry, ȋnsă doar la nivel psihic. 

Activista bulimică se imaginează drept un monstru prins ȋntr-un corp mic, ameninţând să 

explodeze. Ea poate fi interpretată ȋn relaţie cu deplasarea interiorităţii și a exteriorităţii. Ȋn cazul 

lui Dog Woman, ferocitatea interioară este ȋn concordanţă cu aspectul extern, ȋn vreme ce 

ecologista simbolizează o corporalitate fluctuantă și distonantă: este atractivă, dar nu se simte 

astfel; corpul său este mic, dar se simte monstrous de mare; se luptă pentru drepturi ecologice, 

dar este considerată o femeie care ȋși depășește atribuţiile �feminine�. Se argumentează că atât ȋn 

Sexing the Cherry cât și ȋn The Daylight Gate femeile există ȋntr-o relaţie oglindită; Sexing the 

Cherry prezintă două femei care funcţionează ca un alter-ego al celeilalte, dar ȋn epoci diferite, 

scopul fiind de a accentua lipsa limitelor dintre prezent, trecut și viitor. Cu toate acestea, ȋn The 

Daylight Gate, Alice și Elizabeth locuiesc același timp și sunt implicate ȋntr-o relaţie tip �Dorian 

Gray�: ȋn urma unui pact cu �Domnul Ȋntunecat�, Alice obţine tinereţe fără bătrâneţe, iar corpul 

lui Elizabeth se degradează până se transformă ȋntr-o vrăjitoare meschină. Când Elizabeth moare, 

Alice ȋncepe și ea să ȋmbătrânească; astfel, cele două femei sunt necesare una pentru cealaltă, 

prinse ȋntr-o relaţie narcisistă. Fantomele dragostei lor persistă chiar și atunci când Alice se 

ȋndragostește de un bărbat, Christopher Southworth. Sunt subliniate elementele de Gotic lesbian 

din roman, insistându-se asupra sexualităţii fantomatice a celor două protagoniste. După cum 



11 
 

afirma Terry Castle, experienţa sexuală lesbiană este umbrită și dematerializată prin 

reprezentarea lesbienei ȋn termeni spectrali, �negând bravada carnală a experienţei lesbiene� 

(Castle 1993, 30).  

Al treilea capitol, �Corpul fizic și retorica religiei ȋn Oranges Are Not The Only Fruit și 

Why Be Happy When You Could Be Normal?� continuă cu opoziţia corp-divinitate prin discursul 

religiei. Prima este o carte semi-autobiografică, ȋn vreme ce a doua este o operă non-ficţională. 

Am ales aceste romane deoarece ambele trasează evoluţia personală a lui Winterson de la ideile 

limitate, duale ale unei religii stricte la ȋmbraţișarea unei sexualităţi nonconformiste și multiple. 

Acest capitol argumentează că Winterson ȋnlocuiește religia, ȋn sensul tradiţional al credinţei ȋn 

Dumnezeu, cu o religie a corpului. Cu toate acestea, ea nu sugerează că �Dumnezeu a murit�, 

nici că acest concept este gol, ci că ar trebui reconsiderat ȋn funcţie de valorile individuale ale 

fiecărei persoane. Cele două coordonate, dragoste și pierdere, o situează la intersecţia dintre 

umanism și postmodernism; fiind crescută ȋntr-o familie profund religioasă, Jeanette se agaţă de 

ideea de Dumnezeu, lucru realizat prin sacrificiu: vechiul Dumnezeu trebuie să dispară pentru a 

renaște prin intermediul mai multor divinităţi individuale și subiective. Influenţa penticostală are 

un puternic impact asupra tematicii dragostei la Winterson: căutarea obsesivă a unităţii perfecte 

ȋși are originea ȋn experienţa penticostală carismatică. Ȋn acest sens sunt examinate proiecţiile 

religioase pe care familia le imprimă corpului lui Jeanette: fiind un copil adoptat, de sex feminin, 

Jeanette este situată de mama sa ȋn sfera demonicului. Oranges este structurat pe antagonismul 

dintre cele două femei, viziunea escatologică, duală, pesimistă a mamei și suprimarea 

materialităţii corpului venind ȋn contrast cu deschiderea spre creativitate și celebrare a corpului 

pe care o ilustrează Jeanette. Ȋntr-un alt subcapitol sunt analizate eforturile lui Jeanette de a-și 

afirma identitatea sexuală ȋn comunitatea conservatoare din care face parte. Acest proces este 

echivalent unui exorcism: dorinţele lesbiene ale lui Jeanette sunt privite de comunitate drept o 

forţă malefică independentă de Jeanette, care trebuie curăţate prin intermediul discursului creștin. 

Jeanette ȋși imaginează că este vizitată de un demon portocaliu care demontează gândirea 

limitată a comunităţii sale, și ȋi spune fetei că demonii nu sunt de fapt răi, ci �diferiţi și dificili.� 

Portocalele sunt interpretate ca un simbol al conformismului: de fiecare dată când Jeanette este 

confuză, mama ȋi oferă portocale, spunându-i că sunt singurele fructe. Titlul romanului indică 

astfel evadarea din gândirea binară și din heteronormativitate.  Legătura dintre femeile 

comunităţii poate fi citită din perspectiva conceptului lui Adrienne Rich �continuum-ul lesbian�. 



12 
 

Prin urmare, romanul, dar și autobiografia subminează valorile familiei și ridiculizează 

stereotipurile de gen.  

 Mama lui Jeanette este o figură a incongruităţii: corpul său nu corespunde energiei 

emoţionale și spirituale intense. Jeanette ȋși hiperbolizează mama ca o ilustrare a mutabilităţii 

adevărului și percepţiei. Ultima parte a capitolulului se axează pe reprezentările celor două femei 

ca principii ale ordinii și haosului.  

Naraţiunea ȋncepe prin parodierea Genezei din Vechiul Testament și continuă prin 

amestecul miturilor păgâne cu nașterea lui Iisus din Noul Testament. Mama este echivalentul 

figurilor spirituale paterne precum Zeus sau Dumnezeu, iar fiica are o funcţie misionară, fiind o 

ilustrare metaforică a Atenei sau a lui Iisus. Precum zeiţa castă de pe muntele Olimp, Jeanette 

respinge relaţiile cu bărbaţii și promovează puterea civilizatoare a culturii. Atena era zeiţa 

războiului, un domeniu unde doar bărbaţii puteau avea hegemonie. Ȋn mod similar, Jeanette este 

o femeie lesbiană ce experimentează cu domeniului scrierii, evitând sentimentalismul legat de 

scrierea feminină.  Ideile sale despre scriere sunt menţionate ȋn Introducerea de la Oranges: 

Winterson ȋși afirmă credinţa ȋntr-o formă de scriitură neorganizată, deoarece gândirea 

acţionează haotic. Concluzia analizei este că afirmarea homsexualităţii feminine nu este 

incompatibilă cu ideea de Dumnezeu, ci cu ideea de dualitate, corpul lesbian fiind o paradigmă a 

maleabilităţii și fluidităţii. 

 Capitolul patru, �Discursul corpului: Auctorialitate de gen ȋn Written on the Body, Art 

and Lies și The Powerbook� este dedicat relaţiei dintre corp și scriitură ȋn cele trei romane. Ȋn 

Written on the Body, o altă faţetă decât cea discutată anterior este adusă ȋn prim plan: naratorul 

cu gen necunoscut ridică o multitudine de ȋntrebări referitoare la implicaţiile textuale ale 

incertitudinii marcajelor corporale. Argumentele folosite sunt aduse atât ȋn favoarea ideii că 

naratorul este femeie, cât și ȋn sprijinul ideii că este un bărbat, dar concluzia analizei tinde spre o 

abordare �queer�: Jeanette Winterson subminează și anulează stereotipurile de gen, având 

fantezia a ceea de Derrida numea �text coreografic cu semnaturi polisexuale� (Derrida ȋn Holland 

și Huntington Eds. 2001, 40), cu alte cuvinte o scriitură cu infinită sexualitate. Prin lipsa 

marcajelor de gen, Written on the Body este un text ce anticipează libertatea și anonimitatea 

oferită de ciberspaţiu. Din multe puncte de vedere, corpul fără gen al naratorului este un corp 

virtual. Această idee facilitează tranziţia către următorul roman, The Powerbook, o naraţiune 

dispersată pe planuri multiple, ȋn care naratorul discută online cu iubita sa, spaţiul virtual fiind 



13 
 

interpretat drept o formă de eliberare a materialităţii corporale. Cele două coordonate, 

�meatspace� și �cyberspace�, pe care termenul din urmă este ȋnvestit cu conotaţii pozitive, 

denotă orientările carteziene ale lui Winterson. Fragmentaritatea narativă a romanului indică atât 

o identitate și o corporalitate deconstruită, cât și asemănarea cu un hypertext. Printr-o abordare 

interdisciplinară, sunt discutate atât termenul original al lui Ted Nelson, aplicabil terminologiei 

computaţionale cât și extensia acestuia la Roland Barthes. Non-secvenţialitatea, corespondenţele 

ȋntre diversele secţiuni ale romanului, libertatea de decizie conferită cititorului fac din The 

Powerbook un hypertext, dar și ceea ce Barthes numește �writerly text� (Barthes 1974, 5-6). 

Filtrat prin critica lui Donnei Haraway și a lui Katherine Hayles, The Powerbook este o fantezie 

a cyborg-ului sau �post-omului�: corpul este tehnologizat, iar limitele dintre om și mașină sunt 

dispersate.  Art and Lies oscilează ȋntre trei planuri narative și trei voci, toate feminine, non-

falice: vitima incestului, castratul si femeia lesbiană. Corpurile naratorilor oglindesc propria lor 

ars poetica. Astfel, numele Picasso este atribuit ȋn roman unei femei pictor, victimă a incestului, 

ȋmpiedicată să ȋși realizeze potenţialul creativ. Picasso este ilustrarea ideii de corp ca suprafaţă, 

așa cum Foucault ȋl definește ȋn �Arheologia Cunoasterii�(1972); ea ȋși transformă corpul ȋn 

pânză, proiectându-și trauma ȋn culori tari pe suprafaţa sa corporală neutră. Handel, deși bărbat, 

reprezintă tot o viziune non-falocentrică: deoarece este castrat, discursul său este unul asexual, 

erudit, unde cuvântul ȋși pierde puterea inovativă. Discursul lui Sappho este cheia romanului, 

ȋntrucât afirmă erotizarea limbajului: corpul și limbajul artei sunt ȋn strânsă legatură, deoarece 

arta poate fi revigorată doar prin sexualizarea cuvintelor.  

 Capitolul cinci, numit �Spaţiul corporal: Geopolitică și topografii corporale ȋn The 

Passion și Gut Symmetries�, examinează corpul feminin ca spaţiu. Ȋn acest capitol Veneţia este 

interpretată ca o proiectare a corpului feminin. Ambiguitatea spaţială a orașului italian și calitatea 

sa amfibiană este asimilată ideii de corp feminin, așa cum ȋl descrie Luce Irigaray ȋn This Sex 

Which Is Not One. De asemenea, Veneţia devine un topos al alterităţii psihice: orașul este un 

doppelgänger al lui Villanelle, fiind asociat feminităţii, ȋn vreme ce Franţa și Anglia reprezintă 

spaţiul raţional, organizat, al masculinităţii. Pasiunea, ideea recurentă a romanului este asociată 

noţiunii de dorinţă a lui Lacan: acea pierdere care nu poate fi niciodată umplută, acea năzuinţă ce 

nu poate fi potolită. Este introdusă ȋn capitol o interpretare geopolitică a corpului feminin prin 

perspectiva teoriilor postcoloniale, aplicându-se conceptele lui McClintock despre feminizarea 

spaţiului prin cucerire și anxietatea legată de ceea ce ea numește �pierderea graniţei� 



14 
 

(McClintock 1995, 24). Astfel, discursul lui Villanelle este interpretat drept unul lipsit de 

pretenţii hegemonice, ȋn care călătoria nu este văzută ca o ȋncercare masculină de acaparare a 

spaţiului, ci ca o explorare a spaţiului interior, psihic. Gut Symmetries este un roman ce combină 

știinţa cu ocultismul: este o ȋmbinare barocă de teorii din fizică, precum teoria superstring, 

Teoria Unificată a Universului (Grand Unified Theory), fizică cuantică, alchimie, Tarot, Cabala 

și numerologie. Corpul reprezintă o replică ȋn miniatură a universului: interiorul corpului este 

guvernat de aceleași principii care guvernează galaxia. Simbolica Tarotului și a numerologiei 

indică, din nou, acea tendinţă de ștergere a limitelor spre care ţintește Winterson. Gut Symmetries 

ilustrează corporalitatea cosmică originară, completă, nefragmentată, iar naraţiunea celor trei 

personaje prinse ȋntr-un triunghi amoros, deși marginală ȋn economia textului, sugerează faptul 

ca sexul, genul, sexualitatea sunt construcţii artificiale. Prin analogie cu teoria unificată a 

universului, Winterson gasește propria sa forţă universală, astfel ȋncât ștergerea limitelor este 

posibilă doar prin iubirea primordială.  

 Această ultimă idee de obliterare a limitelor descoperă perspectivele noi asupra operei lui 

Jeanette Winterson pe care acest studiu le oferă. Corpul feminin a fost examinat ca sit de conflict 

și transgresiune, angajat ȋntr-o mișcare de invalidare a feminităţii propriu-zise, ȋntrucât 

femininitatea este ȋnfăţișată ca ficţiune, ca un concept legat arbitrat de corp. Ceea ce s-a indicat 

prin analiză este faptul că reprezentarea corpului feminin la Winterson ţintește anihilarea 

ierarhiilor de gen și instituirea libertăţii de a accesa și de a parărăsi o identitate de gen. Elementul 

stabil ȋn ficţiunea sa nu este corpul fizic, subiect al construcţiei culturale, ci principiul abstract al 

dragostei, care distruge limitele dintre sine și celălalt și reunește sexele prin transgresiunea 

ultimă: hermafroditul.  

 

 

 

 

Cuvinte-cheie:  corp, limită, liminalitate, transgresiune, gen, abject, grotesc, identitate, queer, 

feminism, patriarhie, �celălalt�, fragmentare, maternitate, vrăjitoare, boală, dorinţă, pierdere, vid, 

discurs, vorbire feminine, ciberspaţiu, virtual, cyborg, post-omul, hypertext, mascaradă, topos, 

geopolitică, psihic, putere,  Real 

 



15 
 

 
 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 

 

 

A. SURSE PRIMARE 

Winterson, Jeanette (1987). Pasiunea. București, Humanitas, 2006. 

----------------------- (1989). Sexul Cireșilor. București, Humanitas, 2009. 

----------------------- (1994). Art and Lies. London: Vintage, 1995.  

----------------------- (1997). Gut Symmetries. London: Granta, 1997. 

----------------------- (1985). Portocalele nu sunt singurele fructe. București, Humanitas, 

2008. 

------------------------ (2000). The Powerbook. London: Vintage, 2001. 

------------------------ (1992). Scris pe trup. București, Humanitas, 2008. 

 ----------------------- (2012). The Daylight Gate. London: Hammer, 2012. 

 ----------------------- (2011). Why Be Happy When You Could Be Normal? London: 

Vintage, 2012. 

Winterson, Jeanette. �Written on the Body�. 2 October 2013, 

<http://www.jeanettewinterson.com/book/written-on-the-body>. 

Winterson. Jeanette. �The Powerbook� 4 Jan 2014, 

<http://www.jeanettewinterson.com/book/the-powerbook/>. 

 

 

B. SURSE SECUNDARE 

1. STUDII ALE OPEREI LUI JEANETTE WINTERSON 

Barnett, Tully, �The Cyborg and The Garden: Aspects of Jeanette Winterson�s Techno-

Curiosity�. Counterpoints (The Flinders University Online Journal of Interdisciplinary 

Conference Papers), September 2003, vol. 3, no. 1, pp. 42-49. 

Bilger, Audrey. �Jeanette Winterson: The Art of Fiction no. 150�, The Paris Review , 10 

February 2014, <http://www.theparisreview.org/interviews/1188/the-art-of-fiction-no-150-

jeanette-winterson>. 



16 
 

Bollinger, Laurel. �Models for Female Loyalty: The Biblical Ruth in Jeanette 

Winterson�s Oranges Are Not The Only Fruit.� Tulsa Studies in Women's Literature. Vol. 13, 

No. 2 (Autumn, 1994), pp. 363-380. 

Burns, Christy L. �Fantastic Language: Jeanette Winterson�s Recovery of the Postmodern 

Word.� Contemporary Literature, vol. 37, No. 2 (Summer, 1996), pp. 278-306. 

Finney, Brian. �Bonded by Language: Jeanette Winterson�s Written on the Body�, 18 

March 2014, < http://www.csulb.edu/~bhfinney/winterson.html>. 

Harris, Andrea. Other Sexes: Rewriting Difference from Woolf to Winterson. Albany: 

State University of New York, 2000.  

Kemp, Peter. �Writing for a fall.� Sunday Times, 26 June 1994. Section 7: 1-2. 

Lozano, Maria. �How You Cuddle in the Dark Governs How You See the History of the 

World�: A Note on Some Obsessions in Recent British Fiction�. Telling Histories: Narrativizing 

History, Historicizing Literature. Ed. Susana Onega. Amsterdam: Rodopi, 1995, pp. 117-134. 

Makinen, Merja. The Novels of Jeanette Winterson. New York: Palgrave Macmillan, 

2005. 

Onega, Susana. Jeanette Winterson. Manchester: Manchester University Press, 2006. 

Pritchard, William. �Say My Name and You Say Sex�. The New York Times. March 26 

1995, April 10 2014, <http://www.nytimes.com/1995/03/26/books/say-my-name-and-you-say-

sex.html>. 

Seaboyer, Judith. �Second Death in Venice: Romanticism and the Compulsion to Repeat 

in Jeanette Winterson�s The Passion�. Contemporary Literature, Vol 38, no. 3 (Autumn, 1997), 

pp. 483-509. 

 

2. STUDII TEORETICE 

Ackroyd, Peter. Venice: Pure City. New York: Random House, 2009.  

Aho, James, Aho, Kevin. Body Matters: A Phenomenology of Sickness, Disease and 

Illness. Plymouth: Lexington, 2009. 

Aristotle. Generation of Animals. Trans. A. L. Peck. Cambridge and Mass: Harvard 

University Press, 1963.  



17 
 

Aristotle. De Anima, Books II and III. (with passages from Book I), translated with 

Introduction and Notes by D.W. Hamlyn, with a Report on Recent Work and a Revised 

Bibliography by Christopher Shields, Oxford: Clarendon Press. (First edition, 1968). 

Bachelard, Gaston. The Poetics of Space. Boston, Beacon Press, 1964. 

Bakhtin, Mikhail. Rabelais and His World. Bloomington: Indiana University Press, 1984. 

Barry, Kathleen. Female Sexual Slavery. New York: New York University Press, 1984. 

Barthes, Roland. Mythologies. Trans Annette Lavers. New York : The Noonda Press, 

1972. 

Barthes, Roland. S/Z. Trans. Richard Miller. New York: Blackwell, 1974. 

Barthes, Roland. A Lover�s Discourse: Fragments. London: Penguin, 1990. 

Bataille, Georges. Eroticism: Death and Sensuality. New York: Walker and Company, 

1962. 

Best, Sue. �Sexualised Space�. Sexy Bodies: The Strange Carnalities of Feminism. Grosz, 

Elizabeth and Probyn, Elspeth eds. London and New York: Routledge, 1995. 

Bloom Harold, Ed. The Grotesque. New York: Infobase Publishing, 2009. 

Bordo, Susan. Unbearable Weight: Feminism, Western Culture and the Body. Berkely, 

Los Angeles, London: University of California Press, 1995. 

Braziel, Jana, Lebresco, Kathleen. Bodies Out of Bounds: Fatness and Transgression. 

Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 2001. 

Brians, Ella. �The �Virtual Body� and the Strange Persistence of the Flesh: Deleuze, 

Cyberspace and the Posthuman.�  Deleuze and The Body. Eds. Laura Guillaume and Joe Hughes. 

Edinburgh: Edinburgh University Press, 2011, pp. 117-143. 

Brownmiller, Susan. Against Our Will: Men, Women and Rape. New York: Fawcett 

Columbine, 1975.  

Bullough, Vern and Bullough, Bonnie. Cross Dressing, Sex and Gender. Philadelphia: 

University of Pennsylvania Press, 1993.  

Butler, Judith.  Bodies That Matter: On the Discursive Limits of Sex. London and New 

York: Routledge, 1993. 

Butler, Judith. �Contingent Foundations. Feminism and the Question of Postmodernism�. 

The Postmodern Turn: New Perspectives on Social Theory. Ed. Steven Seidman. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1998. 



18 
 

Butler, Judith. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. New York and 

London: Routledge, 1999. 

Butler, Judith. Undoing Gender. New York and London: Routledge, 2004. 

Castle, Terry. Masquerade and Civilization: The Carnivalesque in Eighteenth Century 

English Culture and Fiction. Stanford: Stanford University Press, 1986. 

Castle, Terry.  The Apparitional Lesbian: Female Homosexuality and Modern Culture. 

New York: Columbia University Press, 1993. 

Cixous, Hélène. �The Laugh of the Medusa�. Trans. Cohen K and P. Signs. Summer 

1976 (a). Vol I, pp. 875-893. 

Cixous, Hélène. �Fiction and its Phantoms: A Reading of Freud�s Das Unheimliche�, in 

New Literary History, Vol. 7: 3, 1976 (b), pp. 525-548. 

Cixous, Hélène. Coming to Writing and Other Essays. Ed. Deborah Jenson. Cambridge 

and London: Harvard University Press, 1991. 

Clark, Christine. �To Kneel or Not to Kneel: Gendered Nonverbal Behavior in Greek 

Ritual.� Journal of Religion and Society, Supplement Series 5, 2009, pp. 1�15. 

Coward, Rosalind. �The Body Beautiful�. An Introduction to Women�s Studies. Eds. 

Grewal, Inderpal and Kaplan, Caren. New York: Mc Graw-Hill Higher Education, 2006, pp. 

345-348.  

Curti, Lidia. Female Stories, Female Bodies: Narrative, Identity and Representation. 

London: Macmillan, 1998. 

Daly, Mary. Gyn/ecology: The Metaethics of Radical Feminism. Boston: Beacon Press, 

1978 

De Beauvoir, Simone. The Second Sex. Trans. H.M. Parshley. London: Jonathan Cape, 

1956. 

De Lauretis, Teresa. Technologies of Gender : Essays of Theory, Film and Fiction. 

Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press, 1987. 

Derrida, Jacques. �Choreographies: Interview�. Interview by Christie McDonald. 

Feminist Interpretations of Jacques Derrida. Eds. Nancy Holland and Patricia Huntington.  

University Park: Penn State Press, 2001, pp. 23-42. 

Douglas, Mary.  Purity and Danger. London and New York: Routledge, 1966. 

Dworkin, Andrea. Intercourse. New York: Basic Books, 2006. 



19 
 

Eco, Umberto. On Ugliness. London: Harvill Secker, 2007. 

Ehrenreich, Barbara and English, Deirdre. Witches, Midwives and Nurses: A History of 

Women Healers. New York: Feminist Press, 2010. 

Ekins, Richard and King, David eds. Blending Gender: Social Aspects of Cross-Dressing 

and Sex-Changing. London and New York: Routledge, 2002. 

Evans, Dylan. An Introductory Dictionary of Lacanian Psychoanalysis. London and New 

York: Routledge, 1996. 

Farwell, Marilyn R. Heterosexual Plots and Lesbian Narratives. New York: New York 

University Press, 1996. 

Foucault, Michel. The Archeology of Knowledge. London: Tavistock, 1972. 

Foucault, Michel. �Nietzsche, genealogy, history.�  Language, Counter-memory, 

Practice: Selected essays and Interviews. Ed. D.F. Bouchard. Ithaca: Cornell University Press, 

1977, pp. 139-164. 

Foucault, Michel. The History of Sexuality. Trans Robert Hurley. Vol. 1. New York: 

Pantheon Books, 1978.  

Foucault, Michel. Discipline and Punish: The Birth of Prison. Trans Alan Sheridan. New 

York: Vintage, 1979. 

Freud, Sigmund. �The Uncanny�. New Literary History, Vol. 7: 3, 1976, pp. 619-645. 

Garber, Marjorie. Vested Interests: Cross-Dressing and Cultural Anxiety. New York and 

London: Routledge, 2002. 

Gilbert, Sandra and Gubar, Susan. The Madwoman in the Attic. New Haven and London: 

Yale  

Grosz, Elizabeth. �Phallic Mother�, in Feminism and Psychoanalysis: A Critical  

Dictionary, ed. Wright E., Oxford: Blackwell, 1992, pp. 314-15. 

Grosz, Elizabeth. Volatile Bodies: Toward a Corporeal Feminism. Bloomington and 

Indianapolis: Indiana University Press, 1994. 

Grosz, Elizabeth and Probyn, Elspeth Eds. Sexy Bodies: The Strange Carnalities of 

Feminism. London and New York: Routledge, 2002. 

Halberstam, Judith. Female Masculinity. New York: Duke University Press, 1998. 

Haraway, Donna. Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of Nature. New York: 

Routledge, 1991.  



20 
 

Hayles, Katherine N. Chaos and Order: Complex Dynamics in Literature and Science. 

Chicago: University of Chicago Press, 1991. 

Hayles, Katherine N. �Embodied Virtuality: Or How to Put Bodies Back Into the 

Picture�.  Immersed in Technology: Art and Virtual Environments. Eds. Mary Anne Moser, 

Douglas MacLeod.  Cambridge: MIT Press, 1996, pp. 1-28.  

Hayles, Katherine.  How We Became Posthuman: Virtual Bodies in Cybernetics, 

Literature and Informatics. Chicago and London: The University of Chicago Press, 1999. 

Hayles, Katherine. �Print is Flat, Code is Deep. The Importance of Media-Specific 

Analysis�. Poetics Today. Vol 25, No. 1 (Spring 2004), pp. 67-90. 

Heidegger, Martin. Being and Time. Trans Joan Stambaugh. Albany: State University of 

New York Press, 1996.  

Hurley, Kelly. �Abject and Grotesque�. The Routledge Companion to Gothic. Ed. 

Catherine Spooner and Emma McEvoy. London and New York: Routledge, 2007, pp. 137-145. 

Ian, Marcia. Remembering the Phallic Mother: Psychoanalysis, Modernism and the 

Fetish. New York: Cornell University Press, 1999. 

Irigaray, Luce. Speculum Of The Other Woman. New York: Cornell University Press, 

1985 (a). 

Irigaray, Luce. This Sex Which Is Not One. New York: Cornell University Press, 1985(b). 

Jenks, Chris. Transgression. London and New York: Routledge, 2003. 

Jung, C.G. (1927/1931). �Mind and Earth�. Collected Works of C.G. Jung, vol 10. 

London: Routledge & Kegan Paul (paras 49-103). 

Jung, C.G (1936).  Individual dream symbolism in relation to alchemy. In Collected 

works of C.G. Jung, vol. 12. London: Routledge & Kegan Paul (paras 44-331). 

Kant, Immanuel. Critique of Judgement. Trans James Creed Meredith. Oxford: Oxford 

University Press, 2007.  

Klein, Melanie. Envy and Gratitude. New York: The Free Press, 1975.  

Kristeva, Julia. Powers of Horror: An Essay on Abjection. New York, Columbia 

University Press, 1982.  

Lacan, Jacques. The Seminar of Jacques Lacan. Book II.The Ego in Freud�s Theory and 

in the Technique of Psychoanalysis 1954-1955. Ed.Jacques-Alain Miller. Trans.Sylvana 

Tomaselli. New York and London: W.W. Norton&Company, 1991. 



21 
 

Lacan, Jacques. The Seminar. Book III. The Psychoses, 1955�56. Trans. Russell Grigg, 

notes by Russell Grigg. London: Routledge, 1993. 

Laqueur, Thomas. Making Sex: Body and Gender from the Greeks to Freud. Cambridge, 

Massachusetts and London: Harvard University Press, 2003. 

Lefebre, Henri. The Production of Space. Trans. Donald Nicholson-Smith. Oxford and 

Cambridge: Basil Blackwell, 1991. 

Leitch, Vincent B. Ed. Norton Anthology of Theory and Criticism. New York: W.W. 

Norton& Company, 2001. 

Mauss, Marcel. A General Theory of Magic. London and New York: Routledge, 2005. 

McClintock, Anne. Imperial Leather: Race, Gender and Sexuality in the Colonial 

Conquest. London and New York: Routledge, 1995. 

Merleau-Ponty, Maurice. Phenomenology of Perception. London: Routledge, 2002. 

Mills, Sara. Gender and Colonial Space. Manchester: Manchester University Press, 2005 

(b). 

Mitchell, Juliet. Psychoanalysis and Feminism: A Radical Reassessment of Freudian 

Psychoanalysis. New York: Basic Books, 2000.  

Palmer, Paulina. Contemporary Lesbian Writing: Dreams, Desire, Difference. 

Buckingham: Open University Press, 1993. 

Pile, Steve. The Body and the City: Psychoanalysis, Space and Subjectivity. London and 

New York: Routledge, 2006. 

Plato, �The Symposium�. 2 May 2014. 

<http://www.anselm.edu/homepage/dbanach/sym.htm> 

Plato. The Republic. Trans Allan Bloom. New York: Basic Books, 1968. 

Rich, Adrienne. �Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence�. Signs, Vol. 5, No. 

4, Women: Sex and Sexuality. (Summer, 1980), pp. 631-660. 

Rich, Adrienne. Of Woman Born: Motherhood as Experience and Institution. New York 

and London: W.W.Norton & Company, 1995. 

Riviere, Joan. �Womanliness as Masquerade�. International Journal of Psychoanalysis, 

1929, pp. 303-313. 

Rosen, Barbara. Witchcraft in England, 1558-1618. Amherst: University of 

Massachusetts Press, 1969. 



22 
 

Rubin, Gayle. �Thinking Sex: Notes for a Radical Theory of the Politics of Sexuality.� 

Pleasure and Danger: Exploring Female Sexuality. Ed. Carole S. Vance. Boston, Melbourne and 

Henley: Routledge, 1985, pp. 267-319. 

Russo, Mary. The Female Grotesque: Risk, Excess and Modernity. New York and 

London: Routledge, 1995. 

Salvaggio, Ruth. �Theory and Space, Space and Woman.� Tulsa Studies in Women�s 

Literature. Vol. 7, No. 2 (Autumn 1988), pp. 261-282. 

Sceats, Sarah. Food, Consumption and The Body in Contemporary Women�s Fiction. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2004.  

Sedgwick, Eve Kosofsky. �How to Bring Your Kids Up Gay.� Fear of a Queer Planet: 

Queer Politics and Social Theory. Ed. Michael Warner. Minneapolis& London: University of 

Minnesota Press, 1993. 

Shildrick, Margrit. Embodying the Monster: Encounters with the Vulnerable Self. 

London, Thousand Oaks and New Delhi: Sage, 2002. 

Stallybrass, Peter and White, Allon. The Politics and Poetics of Transgression. New 

York: Cornell University Press, 1986. 

Strachey, James. Ed. The Standard Edition of the Complete Psychological Works of 

Sigmund Freud. New York: Norton Company, 1961. 

Tiwari, Reena. Space-Body-Ritual: Performativity in the City. Plymouth: Lexington 

Books, 2010. 

Ussher, Jane. Body Talk: The Material and Discursive Regulation of Sexuality, Madness 

and Reproduction. London and New York: Routledge, 2002. 

Ussher, Jane. The Madness of Women. Myth and Experience. London and New York: 

Routledge, 2011. 

�i�ek, Slavoj. Enjoy Your Symptom! Jacques Lacan in Hollywood and Out. New York: 

Routledge, 1992. 

�i�ek, Slavoj. Jacques Lacan: Society, Politics, Ideology. London and New York: 

Routledge, 2003.  

�i�ek, Slavoj. Lacan: The Silent Partners. London and New York: Verso, 2006. 



23 
 

Wittig, Monica. �The Straight Mind�. Out There: Marginalization and Contemporary 

Cultures. Ed. Russell Fergusson et al. New York, Cambridge and London: MIT Press, 1990, pp 

51-57.  

Young, Iris Marion. On Female Body Experience: Throwing Like a Girl and Other 

Essays. New York: Oxford University Press, 2005. 

 

3. BIBLIOGRAFIE GENERALĂ 

 Bentley, Nick. Contemporary British Fiction. Edinburgh: Edinburgh University Press, 

2008.  

 Freedman, Estelle, Ed.  The Essential Feminist Reader. New York: The Modern 

Library, 2007. 

 Friedan, Betty. The Feminine Mystique. New York: Dell Publishing, 1974. 

 Hutcheon, Linda. A Poetics of Postmodernism: History, Theory, Fiction. Routledge: 

New York and London, 2003. 

Lazăr, Mihaela-Cristina. Dimensions of Monstrosity in Self�s and Winterson�s Novels. 

Saarbrücken: Lambert Academic Publishing, 2013.  

 �i�ek, Slavoj. Enjoy Your Symptom! Jacques Lacan in Hollywood and Out. New York: 

Routledge, 1992. 

 Waugh, Patricia. Metafiction: The Theory and Practice of Self-Conscios Fiction. 

London and New York: Routledge, 1984.  

 

 

 


