UNIVERSITATEA OVIDIUS DIN CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA DE STIINTE UMANISTE
DOMENIUL DE DOCTORAT: FILOLOGIE

TEZA DE DOCTORAT
REZUMAT

CONDUCATOR STIINTIFIC,
PROF. UNIV. DR. ADINA CIUGUREANU

) DOCTORAND,
LAZAR MIHAELA-CRISTINA

CONSTANTA, 2014



UNIVERSITATEA OVIDIUS DIN CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA DE STIINTE UMANISTE
DOMENIUL DE DOCTORAT: FILOLOGIE

REPREZENTARI ALE CORPULUI
FEMININ IN OPERA FICTIONALA
A LUIL JEANETTE WINTERSON

CONDUCATOR STIINTIFIC,
PROF. UNIV. DR. ADINA CIUGUREANU

DOCTORAND,
LAZAR MIHAELA-CRISTINA

CONSTANTA, 2014



CUPRINS

LISTA DE ABREVIERI
MULTUMIRI

INTRODUCERE
CAPITOLUL UNU
AVATARURI SI CONFIGURATII ALE CORPORALITATII FEMININE
1.1. Corpul descris
1.1.1. Material si nematerial
1.1.2. Corpul feminin si corpul masculin
1.2. Teorii ale sexualitatii si genului
1.3. Deghizarea corpului
1.4. Erotism, liminalitate si transgresiune
1.5. Corpul grotesc
1.6. Corpul bolnav
1.7. Abjectul si monstruosul feminin
1.8. Corpul feminin ca discurs
1.8.1 Scriitura sexului si a sexualitatii
1.8.2. Scriitura masculina si scriitura feminind
1.8.3. Nebunie si isterie
1.9. Corpul in/din spatiu

1.10. Concluzii

CAPITOLUL DOI
CORPURI FARA LIMITA IN SEXING THE CHERRY, THE DAYLIGHT GATE SI
WRITTEN ON THE BODY
2.1. Corpul gargantuesc: Sexing the Cherry
2.1.1. Impuritate si pacat

2.1.2. Fluctuatii corporale



2.1.3. Maternitate si monstruozitate: instinct si alegere
2.3. Diformitatea ca diavolesc: figura vrdjitoarei in The Daylight Gate
2.3.1. Zgripturoaica si vrdjitoarea: estetica uratului si reprezentarea corpului “vrajit”
2.3.2. “Elementele indigerabile”: vrajitoarele si bisexualitatea
2.3.3. “Mama Biserica” si doctorul barbat: locul femeilor in religie si medicina
2.3.4. Goticul lesbian
2.4. Corpul bolnav: Written on the Body
2.4.1. Corpul inamic
2.4.2. Consumand corpul
2.4.3. Corpul unit

2.5. Concluzii

CAPITOLUL TREI
CORPUL FIZIC SI RETORICA RELIGIEI IN ORANGES ARE NOT THE ONLY FRUIT
SI WHY BE HAPPY WHEN YOU COULD BE NORMAL
3.1. “Semnificatia” lui Dumnezeu
3.2. Proiectari divine si demonice ale corpului
3.2.1 Copilul diavolului
3.2.2. Demonul lesbian
3.3. Tatal absent, mama falica
3.4. A fisau anu fi...normal
3.5. Incongruitati corporale
3.6. Ordine si haos

3.7. Concluzii

CAPITOLUL PATRU

DISCURSUL CORPULUI: AUCTORIALITATE DE GEN iIN WRITTEN ON THE BODY,
THE POWERBOOK S1 ART AND LIES

4.1. Written on the Body si vidul de gen

4.1.1. “Cliseele sunt cele care fac atata rau”: demistificarea stereotipurilor de gen



4.1.2. Corpul virtual: prevestire
4.2. Corpul cibernetic si naratorul efeverscent in The Powerbook
4.2.1. “Meatspace” si “Cyberspace”
4.2.2. The Powerbook: hypertext
4.2.3. Corp/minte, corp/tehnologie
4.2.4. Scriitura virtuala si Incarnata
4.3. Art and Lies: o negare a “corpurilor docile”
4.3.1. Viziunea non-falocentrica: Handel
4.3.2. Corpul ca panza: Picasso
4.3.3. Sappho and scriitura erotica

4.4 Concluzii

CAPITOLUL CINCI
SPATIUL CORPORAL: GEOPOLITICA SI TOPOGRAFII CORPORALE IN THE
PASSION S1 GUT SYMMETRIES
5.1. Venetia ca reprezentare a corpului feminin in 7he Passion
5.1.1. Marginalizarea corpului feminin si marginalizarea Venetiei
5.1.2. Venetia: feminitate si mascarada
5.2. Galaxia din corp: Gut Symmetries
5.2.1. Cosmos, fizica si fantezia unitatii corporale
5.2.2. Limita pierduta si limita recastigata

5.3. Concluzii

CONCLUZII

BIBLIOGRAFIE



Scopul acestui studiu este de a analiza configuratii ale corpului feminin in opera
fictionald a lui Jeanette Winterson, prin referire la mai multe niveluri de identitate corporala:
corpul grotesc, corpul matern, relatia dintre corpul feminin si religie, conotatiile discursive ale
corpului, sau in alte cuvinte, interfata scriiturd/corp, si nu in ultimul rand, corpul ca si topos,
spatialitate. Luand 1n considerare aceste aspecte, se propune o interpretare a operei lui Jeanette
Winterson din perspectiva transgresiunii limitelor corporale, a liminalitatii: corpul feminin la
Winterson este un corp ce prezintd o anxietate a limitei, care tinde spre universalitate; un corpus
mundi.

Am pornit de la ideea lui Jacques Derrida, pe care o argumenteaza intr-un interviu numit
“Choreographies”: teoreticianul francez avanseaza notiunea unei diferente sexuale ce transcende
corpurile sexuale, referindu-se la o sexualitate primordiala care precede opozitia binara a sexelor.
Folosind conceptul Heideggerian de Dasein, Derrida afirma ca neutralitatea sexuala a lui Dasein
este cheia pentru a evada dualitatile ce subordoneaza femeile barbatilor (Derrida in Holland si
Huntington Eds. 2001, 36-37). “Gandirea diferentei” implicd necesitatea unui cor de voci
multiple, unde “marcile sexuale nu ar mai fi discriminatoare”si unde relatia nu ar fi asexuala, ci
sexuala altfel” (Derrida in Holland si Huntington Eds. 2001, 39-40, trad. proprie). Corpul in
opera lui Winterson este tratat din perpectiva unei miscari a limitei, asa cum postuleaza Judith
Butler in Bodies That Matter: On the Discursive Limits of Sex: corpurile trebuie intelese in
relatie cu “o miscare dincolo de limite”, o miscare centrald pentru ceea ce Tnseamna corpurile
(Butler 1993, ix). Desi se argumenteazd ca Winterson este tributard unei filozofii carteziene,
unde corpul este inferior mintii, se subliniaza de asemenea ideea conform céreia romanele ei sunt
populate de viziunea utopicd a hermafroditului, cele doua genuri care rezidd in acelasi corp,
deoarece personajele ei contravin categorizarilor traditionale de gen si sex.

Winterson proiecteaza reintoarcerea la starea primordiala, completd a fiintei, iar prin
aceasta, interogheaza valentele limitelor impuse cultural: corpul este dizlocarea unei “anxietati a
limitei”, locus-ul unei negocieri intre discursuri conflictuale. Restaurarea starii originare de
integritate se realizeaza sub auspiciile credintei In hermafrodit si In puterea eterna a dragostei,
motiv pentru care cea mai importantd limitd ce trebuie depdsitd este cea dintre genuri.
Fragmentarea fiintei evoca anatomii monstruoase, care submineaza si sustin in mod simultan
integritatea. Noutatea acestei abordari constd in faptul ca toate romanele sunt filtrate prin prisma

unor teorii foarte recente despre corporalitate; de asemenea, au fost analizate romane recente,



precum The Daylight Gate (2012) sau Why Be happy When You Could Be Normal (2011), pentru
care existd lacune Tn criticad. Stuctura teoreticd include o fuziune de teorii feministe, queer,
psihanalizd, antropologie, si gireazd In jurul notiunilor de corp grotesc si carnivalesc ale lui
Mikhail Bakhtin, notiunile de limita si transgressiune din filozofia lui Mary Douglas si Georges
Bataille, gen performativ la Judith Butler, idea de scriiturd feminind “womanspeak™ si “écriture
féminine” la Irigaray, respectiv Cixous, teoriile despre corp si putere ale lui Foucault, precum si
triada Lacaniana nevoie-cerere-dorinta.

In ceea ce priveste structura lucririi, aceasta este organizati in cinci capitole, fiecare
concentrdndu-se pe o anumitd fatetd a corporalititii feminine. Primul capitol, intitulat
“Avataruri si configuratii ale corporalitdtii feminine” abordeaza structura teoreticd necesara
pentru analizd. Initial, este definitd notiunea de corp in evolutia sa de la filozofia platonica si
aristotelicd pana la teoriile feministe si queer recente. In continuarea capitolului, ideea unui “mit
al femeii” in viziunile lui Simone de Beavoir, Monique Wittig este comparatd cu abordarea
semioticd a lui Roland Barthes. Respingdnd mitul "eternului feminin", ideea unei "naturi"
feminine ca esentd imuabild si eternd, de Beauvoir afirma: "Femeia nu se naste, ci devine" (de
Beauvoir 1956, 273, trad. proprie). Intr-un articol ce poartd numele acestui citat, Monique Wittig
atacd si ea acest mit, propunand inlocuirea termenului general de femeie cu cel individualist de
“femei” (Wittig in Leitch Ed. 2002, 2018). Conform abordarii semiologice a lui Roland Barthes,
functia mitului este de a face artificialul sa apara natural (Barthes 1972, 128). Rezulta din analiza
sa cd semnificatul “femeie” nu denotd doar sex sau gen feminin, ci devine el insusi un semn, ai
carui semnificati, sexualitate, sldbiciune sau pacat, devin parte dintr-un sistem extins de
semnificare, de ordinul secund, un mit; femeile sunt transformate in mit printr-o strategie de
dominare. Aceste teorii sunt aplicate pe parcursul tezei in analiza romanelor Written on the Body
(1992), Art and Lies (1994), Gut Symmetries (1997) si Sexing the Cherry (1989), in care mitul
“eternului feminin” articuleaza conflictele de gen si structureazd nevoia de asumare a unei
identitati specific feminine.

Pe langa teoriile corpului, In cercetare am folosit si teoriile feministe (Butler, Irigaray)
despre sex si gen. Astfel, dacd pentru Butler, genul este performativ, fiind construit cultural prin
repetitia unor acte stilizate (Butler 1999 xv), Irigaray, pornind de la conceptul lui Lacan care

defineste femininul prin intermediul notiunii de jouissance, si conchide ca “femeia nu exista”



(Evans 1996, 222) sustine aceeasi idee conform cdreia femeia este un “non-sex”, un vid,
imposibil de reprezentat (Irigaray 1985b, 23).

Intrucat hainele sunt un aspect esential al constructiei de gen, notiunile de mascarada si
deghizare sunt abordate prin intermediul teoriilor lui Joan Riviere, Marjorie Garber si Richard
Ekins. Riviere sugereaza ca femeile care isi doresc masculinitate poartd masca feminitatii pentru
a ascunde aceasta rivalitate cu masculinitatea si pentru a evita retributia masculina (Riviere 1929,
303-307). Marjorie Garber avanseaza ideea potrivit careia mascarada introduce un “al treilea
sex” care contesta ipotezele binare despre gen (Garber 2002, 11). Notiunea de corp grotesc este
definitd conform acceptiunii lui Bakhtin in Rabelais and His World, notiunea de abject este
preluatd de la Julia Kristeva, iar conceptele de liminalitate, transgresiune si erotism de la Georges
Bataille, Mary Douglas, Peter Stallybras si Allon White. Pentru Bakhtin, cea mai relevanta
imagine a grotescului este cea a corpului feminin, fiind cel mai bine reprezentat prin figurinele
infatisand femei batrane si nsdrcinate (Bakhtin 1984, 25-26). Grotescul exagereaza si
caricaturizeaza functiile corpului, fiind asimilat dezordinii generate de carnaval (Bakhtin 1984,
306). Abjectul, conceptul Juliei Kristeva este legat de ambiguitate, amintind de lupta de
diferentiere ale ego-ului neformat in uterul matern (Kristeva 1982, 4). La acestea se adauga
cateva teorii despre gen si auctorialitate, precum conceptul de anxietate a auctorialitatii la Gilbert
si Gubar, spatiului sexualizat si corporalitea geografiei, preluate din teoriile lui Henri Lefebre,
Gaston Bachelard si Anne McClintock.

Al doilea capitol, “Corpuri fard limita in Sexing the Cherry, The Daylight Gate s1 Written
on the Body”, aplica notiunile de corp grotesc, abject si transgresiune in romanele mentionate.
Sunt examinate trei romane Intrucat fiecare ilustreaza tipuri de corp feminin neinteligibil: corpul
urias, corpul vrajitoarei si corpul bolnav. In Sexing the Cherry, corpul gigantic al lui Dog
Woman reprezinta prototipul corpului monstrous, grotesc, pe care Bakhtin 1l definea ca un corp
in flux, un corp asociat Mamei Naturi, un corp ce inglobeaza ideea de viata si moarte simultan.
Corpul ei este de asemenea o illustrare a unei femininitafi masculine, care amenintd ordinea
sociala patriarhald. In capitol se argumenteazi de asemenea ci Dog Woman si ecologista
bulimica, un alter-ego din Londra contemporand, evocd incongruitate si sunt reprezentate
simultan ca instante pozitive si negative ale feminitdtii, situri ale puritatii si impuritatii. Corpul
impur al lui Dog Woman este o sinecdoca a nevoii sociale pentru delimitare; utilizand teoriile lui

Mary Douglas ca suport critic, corpul lui Dog Woman este interpretat drept un model si simbol



al societatii puritane a secolului XVII, cand structura sociala era reprodusa la o scard mai mica
pe corp, iar impuritatea implica pacat. In ceea ce priveste maternitatea, corpul personajului
central este localizat la jonctiunea proiectiilor pozitive si negative ale feminitatii: pe de o parte,
Dog Woman este reprezentatd drept carnalitate corupta, iar pe de alta, poseda statutul respectat
de mama grijulie.

Un alt avatar al feminintitii monstroase este corpul vrijitoarei. In The Daylight Gate,
corpurile feminine sugereaza de asemenea semnificatii culturale ambigue: Tn vreme ce batrana
Demdike si celelalte femei din familia sa ilustreazd elemente ale unei feminitati negative din
cauza aspectului fizic repugnant, Alice Nutter tinde spre extrema opusd: ea Intruchipeaza
vrajitoarea fermecatoare. Cu toate acestea, nici vrajitoarea frumoasa, nici cea uratd nu pot anula
suspiciunile. Ambele categorii de femei indica aspecte amenintatoare ale feminitatii ce trebuie
suprimate. In acest roman, Winterson atrage atentia asupra corporalititii feminine drept locus al
magiei si al irationalului, o negociere imposibild de putere. Uratenia le aruncd pe femeile
Demdike intr-o pozitie marginald in societate, repugnanta lor fiind asociatd demonicului si
crimei. Frumusetea eternd si averea lui Alice Nutter o protejeaza intr-o anumitd masura, dar
trezesc de asemenea politia patriarhala: faptul cad nu imbatraneste si cd 1si castigd banii din
vopseluri purpurii indica faptul ca este o femeie independenta ce prezintd o amenintare la adresa
unei societati in care barbatii detin puterea.

Intrucat The Daylight Gate este o metafictiune istoriografici, o reinterpretare a proceselor
vrajitoarelor din Lancashire, Anglia secolului XVII, accentul in capitol cade pe constructia socio-
antropologica a vrdjitoarei, prin studiile lui Umberto Eco, Marcel Mauss, si Mary Daly, cea din
urma referindu-se la corpul vrajitoarei ca un “element indigerabil” pentru societate. Vanatorile
de vrajitoare erau o metoda de a purifica societatea de elemente impure, care nu se armonizau cu
interesele si monopolul patriarhiei. Modul In care corpul vrdjitoarei este controlat de relatia
dintre Bisericd si medicina este de asemenea discutat. In plus, corpul canceros a lui Louise din
Written on the Body este interpretat drept o instantd corporald atat pozitiva cat si negativa,
intrucat este un corp care se autodistruge, este strdin siesi, dar in acelasi timp conota
transgresiune, prin ideea de corp excesiv (multiplicarea canceroasd). Corpul bolnav este liricizat,
astfel incat fiecare aspect al corpului iubitei absente (piele, oase, intestine) se opune unui limbaj
medical strict. In Written on the Body, corpul lui Louise poate fi citit de asemenea drept un corp

excesiv, care prolifereaza la nivel celular. Spre deosebire de corpul suprarealist al lui Dog



Woman sau corpurile vrajitoarelor din The Daylight Gate, corpul lui Louise este infrumusetat de
narator, care rescrie limbajul auster al anatomiei intr-un poem de dragoste adresat corpului. In
absenta lui Louise, naratorul restaureaza corpul ei sdnatos prin intermediul limbajului erotic.
Invazia corporald a cancerului este reflectatd printr-o invazie textuala a erotismului.

Metaforele consumdrii corpului sunt de asemenea de mentionat: naratorul
experimenteaza erotismul prin intermediul simturilor. Astfel, iubitii sau iubitele sunt descrisi prin
perceptie vizuald, tactild sau olfactiva. Dorinta de a demonta limitele corporale este o mantra a
naratiunii, o internalizare a nevoii de a depdsi finitudinea fiintei, de a eluda mortalitatea.
Mancarea, actul de a manca si ideea de consumare a corpului iubitului/iubitei evoca moarte.
Naratorul este canibalistic, asociind mancarea cu corpul lui Louise, unde actul de a manca este
juxtapus posedarii erotice, si indica pasiunea Lacaniana pentru Real. Corpul bolnav al lui Louise
reprezintd o fisurd ce trebuie rezolvata prin dragoste: starea fragmentara si imperfecta a fiintei
este reconstituitd prin discursul erotic si dorinta de Intoarcere la o constiinta unificata si lipsita de
gen.

Se poate examina ideea de boald si In Sexing the Cherry, Insd doar la nivel psihic.
Activista bulimicd se imagineaza drept un monstru prins intr-un corp mic, amenintdnd sa
explodeze. Ea poate fi interpretati in relatie cu deplasarea interiorititii si a exterioritatii. In cazul
lui Dog Woman, ferocitatea interioara este in concordantd cu aspectul extern, in vreme ce
ecologista simbolizeazd o corporalitate fluctuantad si distonanta: este atractivd, dar nu se simte
astfel; corpul sau este mic, dar se simte monstrous de mare; se lupta pentru drepturi ecologice,
dar este consideratd o femeie care 1si depaseste atributiile “feminine”. Se argumenteaza ca atat in
Sexing the Cherry cat si in The Daylight Gate femeile exista ntr-o relatie oglindita; Sexing the
Cherry prezinta doua femei care functioneaza ca un alter-ego al celeilalte, dar in epoci diferite,
scopul fiind de a accentua lipsa limitelor dintre prezent, trecut si viitor. Cu toate acestea, In The
Daylight Gate, Alice si Elizabeth locuiesc acelasi timp si sunt implicate Intr-o relatie tip “Dorian
Gray”: in urma unui pact cu “Domnul Intunecat”, Alice obtine tinerete fird batranete, iar corpul
lui Elizabeth se degradeaza pana se transforma intr-o vrajitoare meschina. Cand Elizabeth moare,
Alice Incepe si ea sd Imbatraneasca; astfel, cele doud femei sunt necesare una pentru cealalta,
prinse Intr-o relatie narcisistd. Fantomele dragostei lor persistd chiar si atunci cand Alice se
indragosteste de un barbat, Christopher Southworth. Sunt subliniate elementele de Gotic lesbian

din roman, insistandu-se asupra sexualitatii fantomatice a celor doua protagoniste. Dupa cum

10



afirma Terry Castle, experienta sexuald lesbiand este umbritda si dematerializatd prin
reprezentarea lesbienei In termeni spectrali, “negand bravada carnald a experientei lesbiene”
(Castle 1993, 30).

Al treilea capitol, “Corpul fizic si retorica religiei in Oranges Are Not The Only Fruit si
Why Be Happy When You Could Be Normal?” continud cu opozitia corp-divinitate prin discursul
religiei. Prima este o carte semi-autobiografica, in vreme ce a doua este o opera non-fictionala.
Am ales aceste romane deoarece ambele traseaza evolutia personala a lui Winterson de la ideile
limitate, duale ale unei religii stricte la imbratisarea unei sexualitdti nonconformiste si multiple.
Acest capitol argumenteaza cd Winterson Inlocuieste religia, in sensul traditional al credintei in
Dumnezeu, cu o religie a corpului. Cu toate acestea, ea nu sugereaza ca “Dumnezeu a murit”,
nici ca acest concept este gol, ci ca ar trebui reconsiderat in functie de valorile individuale ale
fiecarei persoane. Cele doua coordonate, dragoste si pierdere, o situeaza la intersectia dintre
umanism si postmodernism; fiind crescutd intr-o familie profund religioasd, Jeanette se agatd de
ideea de Dumnezeu, lucru realizat prin sacrificiu: vechiul Dumnezeu trebuie sa dispard pentru a
renaste prin intermediul mai multor divinitati individuale si subiective. Influenta penticostala are
un puternic impact asupra tematicii dragostei la Winterson: cautarea obsesiva a unitatii perfecte
isi are originea in experienta penticostald carismatici. In acest sens sunt examinate proiectiile
religioase pe care familia le imprima corpului lui Jeanette: fiind un copil adoptat, de sex feminin,
Jeanette este situatd de mama sa in sfera demonicului. Oranges este structurat pe antagonismul
dintre cele doud femei, viziunea escatologica, duald, pesimistd a mamei s$i suprimarea
materialitatii corpului venind in contrast cu deschiderea spre creativitate si celebrare a corpului
pe care o ilustreazi Jeanette. Intr-un alt subcapitol sunt analizate eforturile lui Jeanette de a-si
afirma identitatea sexuald In comunitatea conservatoare din care face parte. Acest proces este
echivalent unui exorcism: dorintele lesbiene ale lui Jeanette sunt privite de comunitate drept o
fortd malefica independenta de Jeanette, care trebuie curatate prin intermediul discursului crestin.
Jeanette 1si imagineaza cd este vizitatd de un demon portocaliu care demonteazd gindirea
limitatd a comunitatii sale, si 1i spune fetei ca demonii nu sunt de fapt rai, ci “diferiti si dificili.”
Portocalele sunt interpretate ca un simbol al conformismului: de fiecare data cand Jeanette este
confuza, mama 1i oferda portocale, spundndu-i cd sunt singurele fructe. Titlul romanului indica
astfel evadarea din gandirea binard si din heteronormativitate. Legatura dintre femeile

comunitatii poate fi cititd din perspectiva conceptului lui Adrienne Rich “continuum-ul lesbian™.

11



Prin urmare, romanul, dar si autobiografia submineaza valorile familiei si ridiculizeaza
stereotipurile de gen.

Mama lui Jeanette este o figura a incongruitatii: corpul sau nu corespunde energiei
emotionale si spirituale intense. Jeanette 1si hiperbolizeazd mama ca o ilustrare a mutabilitatii
adevarului si perceptiei. Ultima parte a capitolulului se axeaza pe reprezentarile celor doua femei
ca principii ale ordinii si haosului.

Naratiunea incepe prin parodierea Genezei din Vechiul Testament si continud prin
amestecul miturilor pagane cu nasterea lui lisus din Noul Testament. Mama este echivalentul
figurilor spirituale paterne precum Zeus sau Dumnezeu, iar fiica are o functie misionara, fiind o
ilustrare metaforica a Atenei sau a lui lisus. Precum zeita castd de pe muntele Olimp, Jeanette
respinge relatiile cu barbatii si promoveaza puterea civilizatoare a culturii. Atena era zeita
rizboiului, un domeniu unde doar barbatii puteau avea hegemonie. In mod similar, Jeanette este
o femeie lesbiand ce experimenteazd cu domeniului scrierii, evitdnd sentimentalismul legat de
scrierea feminina. Ideile sale despre scriere sunt mentionate in Introducerea de la Oranges:
Winterson 1isi afirmd credinta intr-o formd de scriiturd neorganizata, deoarece gandirea
actioneaza haotic. Concluzia analizei este ca afirmarea homsexualitatii feminine nu este
incompatibila cu ideea de Dumnezeu, ci cu ideea de dualitate, corpul lesbian fiind o paradigma a
maleabilitatii si fluiditatii.

Capitolul patru, “Discursul corpului: Auctorialitate de gen in Written on the Body, Art
and Lies si The Powerbook” este dedicat relatiei dintre corp si scriiturd in cele trei romane. In
Written on the Body, o alta fatetd decat cea discutatd anterior este adusd n prim plan: naratorul
cu gen necunoscut ridicd o multitudine de intrebari referitoare la implicatiile textuale ale
incertitudinii marcajelor corporale. Argumentele folosite sunt aduse atdt in favoarea ideii ca
naratorul este femeie, cat si in sprijinul ideii ca este un barbat, dar concluzia analizei tinde spre o
abordare “queer”: Jeanette Winterson submineazd si anuleaza stereotipurile de gen, avand
fantezia a ceea de Derrida numea “text coreografic cu semnaturi polisexuale” (Derrida in Holland
si Huntington Eds. 2001, 40), cu alte cuvinte o scriiturd cu infinitd sexualitate. Prin lipsa
marcajelor de gen, Written on the Body este un text ce anticipeaza libertatea si anonimitatea
oferitd de ciberspatiu. Din multe puncte de vedere, corpul fara gen al naratorului este un corp
virtual. Aceasta idee faciliteaza tranzitia catre urmatorul roman, The Powerbook, o naratiune

dispersatd pe planuri multiple, in care naratorul discutd online cu iubita sa, spatiul virtual fiind

12



interpretat drept o forma de eliberare a materialitdtii corporale. Cele doud coordonate,
“meatspace” si “cyberspace”, pe care termenul din urma este investit cu conotatii pozitive,
denota orientarile carteziene ale lui Winterson. Fragmentaritatea narativa a romanului indica atat
o identitate si o corporalitate deconstruita, cat si asemanarea cu un hypertext. Printr-o abordare
interdisciplinara, sunt discutate atat termenul original al lui Ted Nelson, aplicabil terminologiei
computationale cat si extensia acestuia la Roland Barthes. Non-secventialitatea, corespondentele
intre diversele sectiuni ale romanului, libertatea de decizie conferita cititorului fac din The
Powerbook un hypertext, dar si ceea ce Barthes numeste “writerly text” (Barthes 1974, 5-6).
Filtrat prin critica lui Donnei Haraway si a lui Katherine Hayles, The Powerbook este o fantezie
a cyborg-ului sau “post-omului”: corpul este tehnologizat, iar limitele dintre om si masind sunt
dispersate. Art and Lies oscileaza Intre trei planuri narative si trei voci, toate feminine, non-
falice: vitima incestului, castratul si femeia lesbiand. Corpurile naratorilor oglindesc propria lor
ars poetica. Astfel, numele Picasso este atribuit in roman unei femei pictor, victima a incestului,
impiedicata sa 1si realizeze potentialul creativ. Picasso este ilustrarea ideii de corp ca suprafata,
asa cum Foucault il defineste In “Arheologia Cunoasterii’(1972); ea isi transforma corpul in
panza, proiectandu-si trauma n culori tari pe suprafata sa corporald neutrd. Handel, desi barbat,
reprezintd tot o viziune non-falocentrica: deoarece este castrat, discursul sdu este unul asexual,
erudit, unde cuvantul isi pierde puterea inovativa. Discursul lui Sappho este cheia romanului,
intrucat afirma erotizarea limbajului: corpul si limbajul artei sunt in stransa legatura, deoarece
arta poate fi revigorata doar prin sexualizarea cuvintelor.

Capitolul cinci, numit “Spatiul corporal: Geopolitica si topografii corporale in The
Passion si Gut Symmetries”, examineazi corpul feminin ca spatiu. In acest capitol Venetia este
interpretata ca o proiectare a corpului feminin. Ambiguitatea spatiala a orasului italian si calitatea
sa amfibiand este asimilata ideii de corp feminin, asa cum 1l descrie Luce Irigaray in This Sex
Which Is Not One. De asemenea, Venetia devine un topos al alteritdfii psihice: orasul este un
doppelgdnger al lui Villanelle, fiind asociat feminitatii, In vreme ce Franta si Anglia reprezinta
spatiul rational, organizat, al masculinitatii. Pasiunea, ideea recurentd a romanului este asociata
notiunii de dorinta a lui Lacan: acea pierdere care nu poate fi niciodatd umpluta, acea nazuinta ce
nu poate fi potolita. Este introdusa in capitol o interpretare geopoliticd a corpului feminin prin
perspectiva teoriilor postcoloniale, aplicindu-se conceptele lui McClintock despre feminizarea

spatiului prin cucerire si anxietatea legatd de ceea ce ea numeste “pierderea granitei”

13



(McClintock 1995, 24). Astfel, discursul lui Villanelle este interpretat drept unul lipsit de
pretentii hegemonice, in care calatoria nu este vazutd ca o Incercare masculind de acaparare a
spatiului, ci ca o explorare a spatiului interior, psihic. Gut Symmetries este un roman ce combind
stiinta cu ocultismul: este o Imbinare baroca de teorii din fizicd, precum teoria superstring,
Teoria Unificatd a Universului (Grand Unified Theory), fizica cuantica, alchimie, Tarot, Cabala
si numerologie. Corpul reprezintd o replicd in miniaturd a universului: interiorul corpului este
guvernat de aceleasi principii care guverneaza galaxia. Simbolica Tarotului i a numerologiei
indica, din nou, acea tendinta de stergere a limitelor spre care tinteste Winterson. Gut Symmetries
ilustreaza corporalitatea cosmicd originara, completd, nefragmentatd, iar naratiunea celor trei
personaje prinse Intr-un triunghi amoros, desi marginala In economia textului, sugereaza faptul
ca sexul, genul, sexualitatea sunt constructii artificiale. Prin analogie cu teoria unificatd a
universului, Winterson gaseste propria sa fortd universala, astfel incat stergerea limitelor este
posibila doar prin iubirea primordiala.

Aceasta ultima idee de obliterare a limitelor descopera perspectivele noi asupra operei lui
Jeanette Winterson pe care acest studiu le ofera. Corpul feminin a fost examinat ca sit de conflict
si transgresiune, angajat intr-o miscare de invalidare a feminitatii propriu-zise, intrucat
femininitatea este Infatisata ca fictiune, ca un concept legat arbitrat de corp. Ceea ce s-a indicat
prin analizd este faptul ca reprezentarea corpului feminin la Winterson tinteste anihilarea
ierarhiilor de gen si instituirea libertatii de a accesa si de a pararasi o identitate de gen. Elementul
stabil 1n fictiunea sa nu este corpul fizic, subiect al constructiei culturale, ci principiul abstract al
dragostei, care distruge limitele dintre sine si celdlalt si reuneste sexele prin transgresiunea

ultima: hermafroditul.

Cuvinte-cheie: corp, limitd, liminalitate, transgresiune, gen, abject, grotesc, identitate, queer,
feminism, patriarhie, “celalalt”, fragmentare, maternitate, vrajitoare, boald, dorinta, pierdere, vid,
discurs, vorbire feminine, ciberspatiu, virtual, cyborg, post-omul, hypertext, mascarada, topos,

geopolitica, psihic, putere, Real

14



BIBLIOGRAFIE SELECTIVA

A. SURSE PRIMARE

Winterson, Jeanette (1987). Pasiunea. Bucuresti, Humanitas, 2006.
(1989). Sexul Ciresilor. Bucuresti, Humanitas, 2009.
(1994). Art and Lies. London: Vintage, 1995.
(1997). Gut Symmetries. London: Granta, 1997.

(1985). Portocalele nu sunt singurele fructe. Bucuresti, Humanitas,

2008.
(2000). The Powerbook. London: Vintage, 2001.

(1992). Scris pe trup. Bucuresti, Humanitas, 2008.
(2012). The Daylight Gate. London: Hammer, 2012.
(2011). Why Be Happy When You Could Be Normal? London:

Vintage, 2012.

Winterson,  Jeanette.  “Written on  the Body”. 2  October 2013,
<http://www.jeanettewinterson.com/book/written-on-the-body>.

Winterson. Jeanette. “The Powerbook™ 4 Jan 2014,

<http://www.jeanettewinterson.com/book/the-powerbook/>.

B. SURSE SECUNDARE

1. STUDII ALE OPEREI LUI JEANETTE WINTERSON

Barnett, Tully, “The Cyborg and The Garden: Aspects of Jeanette Winterson’s Techno-
Curiosity”. Counterpoints (The Flinders University Online Journal of Interdisciplinary
Conference Papers), September 2003, vol. 3, no. 1, pp. 42-49.

Bilger, Audrey. “Jeanette Winterson: The Art of Fiction no. 150, The Paris Review , 10
February 2014,  <http://www.theparisreview.org/interviews/1188/the-art-of-fiction-no-150-

jeanette-winterson>.

15



Bollinger, Laurel. “Models for Female Loyalty: The Biblical Ruth in Jeanette
Winterson’s Oranges Are Not The Only Fruit.” Tulsa Studies in Women's Literature. Vol. 13,
No. 2 (Autumn, 1994), pp. 363-380.

Burns, Christy L. “Fantastic Language: Jeanette Winterson’s Recovery of the Postmodern
Word.” Contemporary Literature, vol. 37, No. 2 (Summer, 1996), pp. 278-306.

Finney, Brian. “Bonded by Language: Jeanette Winterson’s Written on the Body”, 18
March 2014, < http://www.csulb.edu/~bhfinney/winterson.html>.

Harris, Andrea. Other Sexes: Rewriting Difference from Woolf to Winterson. Albany:
State University of New York, 2000.

Kemp, Peter. “Writing for a fall.” Sunday Times, 26 June 1994. Section 7: 1-2.

Lozano, Maria. “How You Cuddle in the Dark Governs How You See the History of the
World”: A Note on Some Obsessions in Recent British Fiction’. Telling Histories: Narrativizing
History, Historicizing Literature. Ed. Susana Onega. Amsterdam: Rodopi, 1995, pp. 117-134.

Makinen, Merja. The Novels of Jeanette Winterson. New York: Palgrave Macmillan,
2005.

Onega, Susana. Jeanette Winterson. Manchester: Manchester University Press, 2006.

Pritchard, William. “Say My Name and You Say Sex”. The New York Times. March 26
1995, April 10 2014, <http://www.nytimes.com/1995/03/26/books/say-my-name-and-you-say-
sex.html>.

Seaboyer, Judith. “Second Death in Venice: Romanticism and the Compulsion to Repeat
in Jeanette Winterson’s The Passion”. Contemporary Literature, Vol 38, no. 3 (Autumn, 1997),

pp- 483-509.

2. STUDI TEORETICE

Ackroyd, Peter. Venice: Pure City. New York: Random House, 2009.

Aho, James, Aho, Kevin. Body Matters: A Phenomenology of Sickness, Disease and
Illness. Plymouth: Lexington, 2009.

Aristotle. Generation of Animals. Trans. A. L. Peck. Cambridge and Mass: Harvard
University Press, 1963.

16



Aristotle. De Anima, Books II and II. (with passages from Book I), translated with
Introduction and Notes by D.W. Hamlyn, with a Report on Recent Work and a Revised
Bibliography by Christopher Shields, Oxford: Clarendon Press. (First edition, 1968).

Bachelard, Gaston. The Poetics of Space. Boston, Beacon Press, 1964.

Bakhtin, Mikhail. Rabelais and His World. Bloomington: Indiana University Press, 1984.

Barry, Kathleen. Female Sexual Slavery. New York: New York University Press, 1984.

Barthes, Roland. Mythologies. Trans Annette Lavers. New York : The Noonda Press,
1972.

Barthes, Roland. S/Z. Trans. Richard Miller. New York: Blackwell, 1974.

Barthes, Roland. 4 Lover’s Discourse: Fragments. London: Penguin, 1990.

Bataille, Georges. Eroticism: Death and Sensuality. New York: Walker and Company,
1962.

Best, Sue. “Sexualised Space”. Sexy Bodies: The Strange Carnalities of Feminism. Grosz,
Elizabeth and Probyn, Elspeth eds. London and New York: Routledge, 1995.

Bloom Harold, Ed. The Grotesque. New Y ork: Infobase Publishing, 2009.

Bordo, Susan. Unbearable Weight: Feminism, Western Culture and the Body. Berkely,
Los Angeles, London: University of California Press, 1995.

Braziel, Jana, Lebresco, Kathleen. Bodies Out of Bounds: Fatness and Transgression.
Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 2001.

Brians, Ella. “The ‘Virtual Body’ and the Strange Persistence of the Flesh: Deleuze,
Cyberspace and the Posthuman.” Deleuze and The Body. Eds. Laura Guillaume and Joe Hughes.
Edinburgh: Edinburgh University Press, 2011, pp. 117-143.

Brownmiller, Susan. Against Our Will: Men, Women and Rape. New York: Fawcett
Columbine, 1975.

Bullough, Vern and Bullough, Bonnie. Cross Dressing, Sex and Gender. Philadelphia:
University of Pennsylvania Press, 1993.

Butler, Judith. Bodies That Matter: On the Discursive Limits of Sex. London and New
York: Routledge, 1993.

Butler, Judith. “Contingent Foundations. Feminism and the Question of Postmodernism”.
The Postmodern Turn: New Perspectives on Social Theory. Ed. Steven Seidman. Cambridge:

Cambridge University Press, 1998.

17



Butler, Judith. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. New York and
London: Routledge, 1999.

Butler, Judith. Undoing Gender. New York and London: Routledge, 2004.

Castle, Terry. Masquerade and Civilization: The Carnivalesque in Eighteenth Century
English Culture and Fiction. Stanford: Stanford University Press, 1986.

Castle, Terry. The Apparitional Lesbian: Female Homosexuality and Modern Culture.
New York: Columbia University Press, 1993.

Cixous, Hélene. “The Laugh of the Medusa”. Trans. Cohen K and P. Signs. Summer
1976 (a). Vol I, pp. 875-893.

Cixous, Hélene. “Fiction and its Phantoms: A Reading of Freud’s Das Unheimliche”, in
New Literary History, Vol. 7: 3, 1976 (b), pp. 525-548.

Cixous, Héléne. Coming to Writing and Other Essays. Ed. Deborah Jenson. Cambridge
and London: Harvard University Press, 1991.

Clark, Christine. “To Kneel or Not to Kneel: Gendered Nonverbal Behavior in Greek
Ritual.” Journal of Religion and Society, Supplement Series 5, 2009, pp. 1-15.

Coward, Rosalind. “The Body Beautiful”. An Introduction to Women’s Studies. Eds.
Grewal, Inderpal and Kaplan, Caren. New York: Mc Graw-Hill Higher Education, 2006, pp.
345-348.

Curti, Lidia. Female Stories, Female Bodies: Narrative, Identity and Representation.
London: Macmillan, 1998.

Daly, Mary. Gyn/ecology: The Metaethics of Radical Feminism. Boston: Beacon Press,
1978

De Beauvoir, Simone. The Second Sex. Trans. H.M. Parshley. London: Jonathan Cape,
1956.

De Lauretis, Teresa. Technologies of Gender : Essays of Theory, Film and Fiction.
Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press, 1987.

Derrida, Jacques. “Choreographies: Interview”. Interview by Christie McDonald.
Feminist Interpretations of Jacques Derrida. Eds. Nancy Holland and Patricia Huntington.
University Park: Penn State Press, 2001, pp. 23-42.

Douglas, Mary. Purity and Danger. London and New York: Routledge, 1966.

Dworkin, Andrea. Intercourse. New York: Basic Books, 2006.

18



Eco, Umberto. On Ugliness. London: Harvill Secker, 2007.

Ehrenreich, Barbara and English, Deirdre. Witches, Midwives and Nurses: A History of
Women Healers. New York: Feminist Press, 2010.

Ekins, Richard and King, David eds. Blending Gender: Social Aspects of Cross-Dressing
and Sex-Changing. London and New York: Routledge, 2002.

Evans, Dylan. An Introductory Dictionary of Lacanian Psychoanalysis. London and New
York: Routledge, 1996.

Farwell, Marilyn R. Heterosexual Plots and Lesbian Narratives. New York: New York
University Press, 1996.

Foucault, Michel. The Archeology of Knowledge. London: Tavistock, 1972.

Foucault, Michel. “Nietzsche, genealogy, history.”  Language, Counter-memory,
Practice: Selected essays and Interviews. Ed. D.F. Bouchard. Ithaca: Cornell University Press,
1977, pp. 139-164.

Foucault, Michel. The History of Sexuality. Trans Robert Hurley. Vol. 1. New York:
Pantheon Books, 1978.

Foucault, Michel. Discipline and Punish: The Birth of Prison. Trans Alan Sheridan. New
York: Vintage, 1979.

Freud, Sigmund. “The Uncanny”. New Literary History, Vol. 7: 3, 1976, pp. 619-645.

Garber, Marjorie. Vested Interests: Cross-Dressing and Cultural Anxiety. New York and
London: Routledge, 2002.

Gilbert, Sandra and Gubar, Susan. The Madwoman in the Attic. New Haven and London:
Yale

Grosz, Elizabeth. “Phallic Mother”, in Feminism and Psychoanalysis: A Critical
Dictionary, ed. Wright E., Oxford: Blackwell, 1992, pp. 314-15.

Grosz, Elizabeth. Volatile Bodies: Toward a Corporeal Feminism. Bloomington and
Indianapolis: Indiana University Press, 1994.

Grosz, Elizabeth and Probyn, Elspeth Eds. Sexy Bodies: The Strange Carnalities of
Feminism. London and New York: Routledge, 2002.

Halberstam, Judith. Female Masculinity. New Y ork: Duke University Press, 1998.

Haraway, Donna. Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of Nature. New Y ork:

Routledge, 1991.

19



Hayles, Katherine N. Chaos and Order: Complex Dynamics in Literature and Science.
Chicago: University of Chicago Press, 1991.

Hayles, Katherine N. “Embodied Virtuality: Or How to Put Bodies Back Into the
Picture”. Immersed in Technology: Art and Virtual Environments. Eds. Mary Anne Moser,
Douglas MacLeod. Cambridge: MIT Press, 1996, pp. 1-28.

Hayles, Katherine. How We Became Posthuman: Virtual Bodies in Cybernetics,
Literature and Informatics. Chicago and London: The University of Chicago Press, 1999.

Hayles, Katherine. “Print is Flat, Code is Deep. The Importance of Media-Specific
Analysis”. Poetics Today. Vol 25, No. 1 (Spring 2004), pp. 67-90.

Heidegger, Martin. Being and Time. Trans Joan Stambaugh. Albany: State University of
New York Press, 1996.

Hurley, Kelly. “Abject and Grotesque”. The Routledge Companion to Gothic. Ed.
Catherine Spooner and Emma McEvoy. London and New York: Routledge, 2007, pp. 137-145.

lan, Marcia. Remembering the Phallic Mother: Psychoanalysis, Modernism and the
Fetish. New York: Cornell University Press, 1999.

Irigaray, Luce. Speculum Of The Other Woman. New York: Cornell University Press,
1985 (a).

Irigaray, Luce. This Sex Which Is Not One. New York: Cornell University Press, 1985(b).

Jenks, Chris. Transgression. London and New York: Routledge, 2003.

Jung, C.G. (1927/1931). “Mind and Earth”. Collected Works of C.G. Jung, vol 10.
London: Routledge & Kegan Paul (paras 49-103).

Jung, C.G (1936). Individual dream symbolism in relation to alchemy. In Collected
works of C.G. Jung, vol. 12. London: Routledge & Kegan Paul (paras 44-331).

Kant, Immanuel. Critiqgue of Judgement. Trans James Creed Meredith. Oxford: Oxford
University Press, 2007.

Klein, Melanie. Envy and Gratitude. New York: The Free Press, 1975.

Kristeva, Julia. Powers of Horror: An Essay on Abjection. New York, Columbia
University Press, 1982.

Lacan, Jacques. The Seminar of Jacques Lacan. Book Il.The Ego in Freud’s Theory and
in the Technique of Psychoanalysis 1954-1955. Ed.Jacques-Alain Miller. Trans.Sylvana
Tomaselli. New York and London: W.W. Norton&Company, 1991.

20



Lacan, Jacques. The Seminar. Book III. The Psychoses, 1955—56. Trans. Russell Grigg,
notes by Russell Grigg. London: Routledge, 1993.

Laqueur, Thomas. Making Sex: Body and Gender from the Greeks to Freud. Cambridge,
Massachusetts and London: Harvard University Press, 2003.

Lefebre, Henri. The Production of Space. Trans. Donald Nicholson-Smith. Oxford and
Cambridge: Basil Blackwell, 1991.

Leitch, Vincent B. Ed. Norton Anthology of Theory and Criticism. New York: W.W.
Norton& Company, 2001.

Mauss, Marcel. A General Theory of Magic. London and New York: Routledge, 2005.

McClintock, Anne. Imperial Leather: Race, Gender and Sexuality in the Colonial
Conquest. London and New York: Routledge, 1995.

Merleau-Ponty, Maurice. Phenomenology of Perception. London: Routledge, 2002.

Mills, Sara. Gender and Colonial Space. Manchester: Manchester University Press, 2005
(b).

Mitchell, Juliet. Psychoanalysis and Feminism: A Radical Reassessment of Freudian
Psychoanalysis. New York: Basic Books, 2000.

Palmer, Paulina. Contemporary Lesbian Writing: Dreams, Desire, Difference.
Buckingham: Open University Press, 1993.

Pile, Steve. The Body and the City: Psychoanalysis, Space and Subjectivity. London and
New York: Routledge, 2006.

Plato, “The Symposium”. 2 May 2014.
<http://www.anselm.edu/homepage/dbanach/sym.htm>

Plato. The Republic. Trans Allan Bloom. New York: Basic Books, 1968.

Rich, Adrienne. “Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence”. Signs, Vol. 5, No.
4, Women: Sex and Sexuality. (Summer, 1980), pp. 631-660.

Rich, Adrienne. Of Woman Born: Motherhood as Experience and Institution. New York
and London: W.W.Norton & Company, 1995.

Riviere, Joan. “Womanliness as Masquerade”. International Journal of Psychoanalysis,
1929, pp. 303-313.

Rosen, Barbara. Witchcraft in England, 1558-1618. Ambherst: University of
Massachusetts Press, 1969.

21



Rubin, Gayle. “Thinking Sex: Notes for a Radical Theory of the Politics of Sexuality.”
Pleasure and Danger: Exploring Female Sexuality. Ed. Carole S. Vance. Boston, Melbourne and
Henley: Routledge, 1985, pp. 267-319.

Russo, Mary. The Female Grotesque: Risk, Excess and Modernity. New York and
London: Routledge, 1995.

Salvaggio, Ruth. “Theory and Space, Space and Woman.” Tulsa Studies in Women's
Literature. Vol. 7, No. 2 (Autumn 1988), pp. 261-282.

Sceats, Sarah. Food, Consumption and The Body in Contemporary Women’s Fiction.
Cambridge: Cambridge University Press, 2004.

Sedgwick, Eve Kosofsky. “How to Bring Your Kids Up Gay.” Fear of a Queer Planet:
Queer Politics and Social Theory. Ed. Michael Warner. Minneapolis& London: University of
Minnesota Press, 1993.

Shildrick, Margrit. Embodying the Monster: Encounters with the Vulnerable Self.
London, Thousand Oaks and New Delhi: Sage, 2002.

Stallybrass, Peter and White, Allon. The Politics and Poetics of Transgression. New
York: Cornell University Press, 1986.

Strachey, James. Ed. The Standard Edition of the Complete Psychological Works of
Sigmund Freud. New York: Norton Company, 1961.

Tiwari, Reena. Space-Body-Ritual: Performativity in the City. Plymouth: Lexington
Books, 2010.

Ussher, Jane. Body Talk: The Material and Discursive Regulation of Sexuality, Madness
and Reproduction. London and New York: Routledge, 2002.

Ussher, Jane. The Madness of Women. Myth and Experience. London and New York:
Routledge, 2011.

Zizek, Slavoj. Enjoy Your Symptom! Jacques Lacan in Hollywood and Out. New York:
Routledge, 1992.

Zizek, Slavoj. Jacques Lacan: Society, Politics, Ideology. London and New York:
Routledge, 2003.

Zizek, Slavoj. Lacan: The Silent Partners. London and New York: Verso, 2006.

22



Wittig, Monica. “The Straight Mind”. Out There: Marginalization and Contemporary
Cultures. Ed. Russell Fergusson et al. New York, Cambridge and London: MIT Press, 1990, pp
51-57.

Young, Iris Marion. On Female Body Experience: Throwing Like a Girl and Other
Essays. New York: Oxford University Press, 2005.

3. BIBLIOGRAFIE GENERALA
Bentley, Nick. Contemporary British Fiction. Edinburgh: Edinburgh University Press,
2008.
Freedman, Estelle, Ed. The Essential Feminist Reader. New York: The Modern
Library, 2007.
Friedan, Betty. The Feminine Mystique. New York: Dell Publishing, 1974.
Hutcheon, Linda. 4 Poetics of Postmodernism: History, Theory, Fiction. Routledge:
New York and London, 2003.
Lazar, Mihaela-Cristina. Dimensions of Monstrosity in Self’s and Winterson’s Novels.
Saarbriicken: Lambert Academic Publishing, 2013.
Zizek, Slavoj. Enjoy Your Symptom! Jacques Lacan in Hollywood and Out. New York:
Routledge, 1992.
Waugh, Patricia. Metafiction: The Theory and Practice of Self-Conscios Fiction.
London and New York: Routledge, 1984.

23



